
 

Recebido em: 12/01/2018 

Aceito em: 01/06/2018 

Arte sacra para quem: a experiência religiosa e sua audiência 

 

Sacred art for whom: the religious experience and its audience 

 

João Carlos Nara Junior 

http://lattes.cnpq.br/1424818755168394 

Doutorando em História Comparada (IH-UFRJ) 

Membro do Laboratório de História das Experiências Religiosas 

Coordenador da linha de pesquisa 

“Arqueologia, História e Cultura Material no Rio de Janeiro e Brasil” 

 

Resumo: Para além da mera iconografia ou da hermenêutica das alegorias religio-

sas, é possível detectar na decoração religiosa um caráter semiótico. O melhor mo-

do de interpretar imagens consiste em abdicar de lê-las como se fossem ideogra-

mas, pois a questão imagética versa menos sobre as mensagens, do que sobre os 

mensageiros. De fato, o inventário dos aspectos funcionais do estilo rococó empre-

gado na decoração da Matriz da Freguesia de Santa Rita, no Rio de Janeiro, eviden-

cia a ambiguidade da simbologia decorativa, a despeito de sua eventual decodifica-

ção. As relações entre os símbolos, as variações formais, as conotações sociais, os 

diferentes níveis de percepção e de compreensão que exigem dos seus observado-

res, entre outros problemas, deixam claro que a materialidade da igreja contém 

enganos e ironias, é passível de ressignificação e traz no seu bojo a marca da histo-

ricidade. Como outros arqueólogos que abordaram a ambivalência da cultura mate-

rial em seus trabalhos, Christopher Tilley entende que tal ambivalência significativa 

é peculiar às “metáforas sólidas”. Contudo, ambivalência não quer dizer ilusão, mas 

amplidão. E no caso específico do simbolismo religioso, o símbolo — ao tentar saltar 

o abismo entre a representação artística e o conteúdo transcendente do numinoso 

— contém em si a consciência da própria insuficiência. Tal insuficiência, porém, não 

http://lattes.cnpq.br/1424818755168394


RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

37 

 

impede o numinoso de se fazer presente através de tão pobre acesso: por isso os 

símbolos dizem mais do que exprimem. Essa discussão conduz a uma dupla ques-

tão: De que forma o mensageiro se vale da fragilidade do símbolo para persuadir 

sua audiência? E que audiência é essa, capaz de fazer da experiência estética uma 

experiência religiosa? 

Palavras-chave: experiência, religião, semiótica, rococó, Santa Rita 

 

Abstract: Apart from the mere iconography or the hermeneutics of religious allego-

ries, it is possible to detect in the religious decoration a semiotic character. The 

best way to interpret images is to forego reading them as if they were ideograms, 

for the imaginary question is less about the messages than about the messengers. 

In fact, the inventory of the functional aspects of the Rococo style employed in the 

decoration of the Matrix of the Parish of Santa Rita, Rio de Janeiro, shows the am-

biguity of the decorative symbolism, despite its eventual decoding. The relation-

ships between symbols, formal variations, social connotations, the different levels 

of perception and understanding that they require of their observers, among other 

problems, make it clear that the materiality of the church contains deceptions and 

ironies, and brings in its wake the hallmark of histo- ricity. Like other archaeologists 

who have approached the ambivalence of material culture in their works, Christo-

pher Tilley understands that such meaningful ambivalence is peculiar to "solid met-

aphors." However, ambivalence does not mean illusion, but it is broad. And in the 

specific case of religious symbolism, the symbol - in attempting to bridge the gap 

between artistic representation and the transcendent content of the numinous - 

contains within itself the consciousness of its own insufficiency. Such insufficiency, 

however, does not prevent the numinous from being present through such poor 

access: hence the symbols say more than they express. This discussion leads to a 

double question: How does the messenger use the fragility of the symbol to per-

suade its audience? And what kind of audience is that capable of making aesthetic 

experience a religious experience? 

Keywords: experience, religion, semiotics, rococo, Santa Rita 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

38 

 

A disjuntiva da experiência religiosa 

Esta linha de pesquisa — sobre estilo, hermenêutica dos símbolos e icono-

grafia — pretende entender como os espaços sagrados e profanos são instituídos e 

realçados através da arte. Não há dúvida, com efeito, de que os estudos da cultura 

material trazem um aporte nada desprezível para o âmbito da ciência da religião, e 

constituem um pano de fundo muito particular para a “história das experiências 

religiosas”. 

“História das experiências religiosas”: é preciso convir que tal expressão 

vem a ser uma armadilha, haja vista que cada um dos termos que a compõem po-

dem ser interpretados conforme diversas acepções. Presumindo — para efeitos prá-

ticos, e dentro do tempo de que dispomos — uma maior uniformidade na compre-

ensão do que é a história e do que é a religião, resta tornar patente quão equívoca 

é a noção de experiência. 

A simples ideia de “experiência” já é um daqueles conceitos de larga per-

manência no pensamento ocidental. Portanto, historiar as experiências religiosas 

deve levar em conta a própria fluidez do objeto de estudo, a sua historicidade. A-

lém disso, sendo tal experiência uma experiência “religiosa”, acrescenta-se ao lavor 

historiográfico uma nova dificuldade: arrostar no mínimo trezentos anos de emba-

tes acadêmicos em torno a possibilidade de se falar do numinoso. Diriam alguns — 

em nome da simplicidade e do diálogo — que basta tomar a ideia de experiência no 

seu sentido corriqueiro, como ela é usada pelo senso comum. No entanto, parece-

me necessário problematizar o conceito de experiência para evitar um problema 

ainda maior. Com efeito, o senso comum é a porta de entrada da filosofia especula-

tiva, não uma saída de emergência para o pensamento enclausurado em postulados 

apriorísticos. 

Exemplo eloquente — a modo de digressão — é a importância da experiên-

cia no pensamento de Edward Palmer Thompson, cuja grande contribuição foi rea-

bilitar o indivíduo dentro da explicação totalizante do marxismo. No entanto, pouca 

novidade há nisso: afinal, tudo o que marxismo ocidental heterodoxo fez pode re-

sumir-se em criar uma espécie de “Frankenstein dialético” à força de introduzir o 

espírito hegeliano na carcaça morta do marxismo1. O historiador britânico inverte a 

função tradicional, afirmando que não é a classe que produz a consciência, mas é a 

consciência que produz a classe. Embora resgate a experiência, frisa mais a experi-

ência como ação do que como paixão, sendo aliás fiel à sua matriz intelectual mar-

xista, que tributa mais valor à ação. Ora, a experiência é um movimento de mão 

                                                           
1
 Sobre o hegelianismo subjacente ao marxismo heterodoxo, vide MERQUIOR, José Guilherme. O Mar-

xismo Ocidental, 1987. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

39 

 

dupla, significa tanto experimentar, em sentido ativo, quanto sofrer a experiência, 

em sentido passivo. O que então restará para a religião no materialismo histórico 

senão ser uma nostalgia estética naïf? 

O que parecia ser um retorno à metafísica, à realidade, à concretude, nada 

mais é do que andar em círculos pelo perímetro da ilha da própria imanência. Des-

de as praias que isolam a imanência do indivíduo, a experiência não vê mais do que 

ondas. A percepção da transcendência — em sentido clássico, não em sentido kan-

tiano — é suprassensorial: é cair na conta que as ondas não são corolário da ilha, 

mas as bordas de um mar sublime e grandioso. Quando Muniz Sodré reduz a trans-

cendência clássica a uma imanência dinâmica, nada mais faz do que ser fiel à re-

núncia moderna à metafísica: fixa-se no fragor das vagas que circundam a ilha sem 

perceber o oceano. E assim, todas as filosofias atuais — mesmo que pretendam 

resgatar a experiência e introduzi-la em seu discurso — continuam ilhadas em mo-

delos teóricos que podem até individuar, mas são incapazes de personalizar. A em-

piria costumava ser o primeiro passo dos clássicos, e veio a tornar-se a boia de 

salvação dos modernos. Entretanto, para uns e outros, a experiência é ambígua. 

Esse é o problema da experiência, que torna inútil uma explicação baseada no sen-

so comum. Mesmo admitindo — com os clássicos — que a experiência se abre ao 

numinoso, ou — com os modernos — que o numinoso é representado pela experi-

ência, a experiência não passa disso: uma charneira entre o aquém e o além ou, de 

forma menos pretenciosa, entre o aqui e o acolá. 

Feita tão longa ressalva, é hora de retornar à expressão inicial “história das 

experiências religiosas”. Ela pode significar simplesmente o inventário de todo tipo 

de percepções humanas destituídas de rigor científico; ou a lista de todas as res-

significações com que as pessoas adaptam velhas tradições a novas necessidades. 

Portanto, é forçoso concluir que uma história cabal das religiões exige ultrapassar o 

mero marco da experiência. De fato, o enciclopedista romano Marco Terêncio Var-

rão falava de três theologiæ: a mística, apoiada nos mitos produtores de efeitos 

catárticos; a política, que inspira o comportamento civil pelo temor do Estado; e a 

cósmica, que divinizava as forças da natureza2. Portanto, restringir-se à “experiên-

cia” é um recorte legítimo desde que se admita a existência de outras dimensões 

para a religião. 

Como incluir essas outras dimensões no discurso historiográfico? Uma for-

ma plausível é a via instrumental, ou seja, utilizar categorias alheias ao método 

histórico para dar conta do que vai além do âmbito da história. Negar-se a isso, 

                                                           
2
 MARCUS TERENTIUS VARRO. Antiquitates Rerum Humanarum (De M. Terenti Varronis Antiquitatum 

Rerum Humanarum Libris XXV, ed. P. Mirsch, 1882), I, 7.1—10.2. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

40 

 

aliás, equivale a encerrar a História em um estéril autismo epistemológico. O recha-

ço das explicações teológicas muitas vezes se justifica em nome de uma pretensa 

isenção dogmática; no entanto, é saudável que nos indaguemos, com Hayden Whi-

te3, se o sentido global das narrativas históricas não seria sempre uma combinação 

intencional de dados esparsos, cuja veracidade é inverificável embora seja praxe 

habitual no ofício do historiador. 

Logo, se o historiador da experiência religiosa deve recorrer à categoria 

exógena do sagrado, abrem-se-lhe dois caminhos: o clássico e o moderno. Desde a 

perspectiva clássica, o fato humano da religião não se alcança a partir de pressu-

postos, pois ele é emergente e não derivativo. Algo que, pela combinação do aspec-

to fenomenológico com o transcendental, reenvia a uma realidade percebida pelo 

homem como fora dele e ao mesmo tempo dentro. Com isso, o espírito humano 

não seria, por si e em si, a raiz formal da religião: Deus não é um derivado, um 

produto mental ou ideal da religião. A religião se baseia na relação instintiva da 

totalidade da existência humana com o que o homem pensa que o transcende. O 

sagrado seria, pois, o ponto de interseção do sobrenatural com a realidade natural 

em certos lugares e momentos. Daí derivam as práticas rituais externas e as con-

vicções internas, quer intelectuais, quer existenciais, quer sociais, quer éticas. 

Por outro lado, dentro do marco do pensamento moderno (e mais especifi-

camente kantiano), Rudolf Otto defendeu — em sua obra já centenária — que o 

sagrado é “uma categoria estritamente a priori”4; o qual se expressa na arte atra-

vés da excelência, do símbolo, da escuridão, do silêncio, do vazio e do tremor. Ca-

beria ao historiador das experiências religiosas, portanto, esmiuçar como tais ex-

pressões foram percebidas e recebidas pelos homens que delas usufruíram. O teó-

logo alemão destaca a conveniência da conjunção das diversas expressões do sa-

grado, especialmente o sentido do excelso transmitido pela arquitetura, acrescido 

do simbolismo característico da decoração. 

 

Semiótica das alegorias religiosas 

Ora, são comuns os estudos iconográficos da arquitetura colonial brasileira, 

mas há carência de análise do seu conteúdo simbólico5. Com efeito, edifícios histó-

ricos simultaneamente são documento e signo: reúnem símbolos, registram ten-

dências, conservam os traços das sucessivas intervenções e aportam indícios da 

                                                           
3
 WHITE, Hayden. The Burden of History, 1966. 

4
 OTTO, Rudof. O Sagrado, 2007, p. 150. 

5
 Nesse sentido, vide BRAZÓN, Problemas da historiografia da arquitetura colonial sul-americana, 

2001, p. 233, e ALVIM, Arquitetura religiosa colonial no Rio de Janeiro, 1999, v. 1, p. 129. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

41 

 

cultura de uma região. Partindo deste postulado, a talha decorativa de madeira, 

típica da arquitetura religiosa colonial, ocupa um posto estratégico nos estudos da 

cultura material. 

Dentre a ampla gama de opções na cidade do Rio de Janeiro escolhi a ma-

triz de Santa Rita de Cássia, tombada em 1938, por constituir a primeira aparição 

do rococó religioso na América, a fim de submetê-la à análise em minha dissertação 

de Mestrado em Arqueologia pelo Museu Nacional, na UFRJ6. A igreja, com trezen-

tos anos de história, surpreende pela diversidade de âmbitos de investigação que 

oferece, constituindo um verdadeiro case para os estudos sobre o Rio de Janeiro7. 

O risco seria refugiar-se na mera iconografia religiosa, ou contentar-se com a her-

menêutica das alegorias. Não obstante, o melhor modo de interpretar imagens con-

siste em abdicar de lê-las como se fossem ideogramas, pois a questão imagética 

versa menos sobre as mensagens, do que sobre os mensageiros. Como então co-

nhecer os mensageiros? 

O primeiro passo consistiu em elaborar um inventário dos estilos emprega-

dos na decoração, mediante o preenchimento de uma ficha descritiva (vide um e-

xemplo na Figura 1), a qual contemplasse não apenas suas notas artísticas, o con-

texto histórico e as características iconológicas, mas também levasse em conta 

seus aspectos funcionais. Para essa análise da função, três autores aportaram a 

categorização necessária: os antropólogos norte-americanos James Sackett e Polly 

Wiessner e o arqueólogo canadense William Andrew Macdonald. Conforme esses 

pesquisadores, o estilo pode ser: 

a) Emblemático ou assertivo (quando a variedade formal transmite informação 

respectivamente sobre filiação a um grupo ou sobre a identidade individual). 

b) Protocolar ou elegante (quando a produção ocorre dentro de um marco estilístico 

ou quando o artífice rompeu o protocolo a próprio critério). 

c) Isocréstico ou iconológico (quando a variação estilística é inadvertida ou intencio-

nal). 

                                                           
6
 NARA JR., João Carlos. Arqueologia da Persuasão: estudo arqueológico da primeira igreja rococó da 

América, 2016. 
7
 A página https://santarita.hypotheses.org/ pretende reunir as diversas pesquisas desenvolvidas em torno 

a Santa Rita: antropológicas, arqueológicas, históricas, jurídicas, arquitetônicas, urbanas, da paisagem, de 

ciência da religião, etc. 

https://santarita.hypotheses.org/


RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

42 

 

O inventário logo evidenciou a ambiguidade da simbologia na decoração da 

igreja, a despeito de sua decodificação. O templo não contém apenas um conjunto 

desarticulado de símbolos. Suas relações recíprocas, as variações formais e conota-

ções sociais, os diferentes níveis de percepção e de compreensão que exigem dos 

seus observadores, entre outros problemas, deixam claro que a materialidade da 

igreja contém enganos e ironias, é passível de ressignificação e traz no seu bojo a 

marca da historicidade. Tal ambivalência significativa, com efeito, é peculiar às 

“metáforas sólidas”, para utilizar a expressão de Christopher Tilley8. 

Autores como Lewis Binford já abordaram a ambivalência da cultura mate-

rial em seus trabalhos arqueológicos, o que, aliás, coincide com a convicção da se-

miologia segundo a qual as conotações podem se acumular umas sobre as outras 

                                                           
8
 TILLEY, Christopher Y. Metaphor and Material Culture, 1999. 

Figura 1: Exemplo de ficha descritiva dos bens integrados. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

43 

 

para além da base meramente denotativa das palavras. Por isso, o desconhecimen-

to da chave interpretativa pode tornar os sinais ininteligíveis. Esta constatação oca-

siona a tentação de reduzir o significado das coisas a algo apenas convencionado… 

Contudo, ambivalência não quer dizer ilusão, mas amplidão. E no caso es-

pecífico do simbolismo religioso, o símbolo — ao tentar saltar o abismo entre a re-

presentação artística e o conteúdo transcendente do numinoso — contém em si a 

consciência da própria insuficiência. Tal insuficiência, porém, não impede o numino-

so de se fazer presente através de tão pobre acesso: por isso os símbolos dizem 

mais do que exprimem. Chegado a este ponto, seria cômodo reduzir a fala dos 

símbolos a uma projeção do espírito humano sobre os objetos, como se bastasse 

compreender o contexto para depreender seu sentido a partir de outras fontes. O 

símbolo não é somente o ponto de chegada, mas é também um ponto de partida: 

ao mesmo tempo que reflete convenções sociais, fala com eloquência para sua au-

diência, exigindo uma resposta. O símbolo faz a ponte entre o estético e o ético. 

 

A verdadeira audiência 

De que forma o símbolo remete para o “totalmente Outro” (das ganz Ande-

re) de Rudolf Otto ou para o “Quem das coisas” de Guimarães Rosa9? Para Otto, 

mediante o estupor do encontro com o numinoso expresso na arte, cuja luz pode 

ser entrevista sob a transparência do símbolo. Tal transparência é uma superação 

da mera curiosidade, do prurido de descriptografar a simbologia: antes versa da 

capacidade de o símbolo remeter para algo além dele. A despeito da variedade de 

experiências humanas, é homogêneo o fascínio das pessoas diante do numinoso 

apresentado pela arte. Além disso, em um contexto de fé compartilhada o numino-

so reconhecido em comunidade recebe o nome mesmo de “Deus”. Por conseguinte, 

a verdadeira comunicação dos símbolos é apofática, ou seja, obtida por meio de 

negação, do seu esvaziamento, da sua insuficiência: o símbolo diz mais justamente 

porque consegue expressar menos. Tal descrição do fenômeno ultrapassa as expli-

cações simplistas — recorrentes até no meio acadêmico — para as quais o simbo-

lismo cristão teria o mero objetivo de frisar a existência e o poder de Deus, ou de 

evidenciar a tensão entre a eternidade e a temporalidade na vida dos fiéis. 

O último passo da análise do caráter semiótico da decoração da matriz de 

Santa Rita consistiu no estabelecimento da sua audiência, ou seja, na detecção de 

a quem ela está dirigida. Seguindo a abordagem da arqueóloga norte-americana 

Marit Munson, é possível afirmar que esta é uma decoração: 

                                                           
9
 ROSA, João Guimarães. Corpo de Baile, 1960. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

44 

 

a) Comportamental, porque se dirige a uma assistência de pessoas crentes de quem 

se espera uma reação específica; 

b) Incorporadora, na medida em que caracteriza de forma emblemática determinados 

grupos sociais, mormente as irmandades que a mandaram confeccionar. 

c) Espetacular, porquanto produz a admiração típica do barroco sobre quem quer a 

contemple. 

Conclui-se que — à semelhança da discussão acerca do significado — a au-

diência é ambígua e o seu alcance insuficiente, pois nem toda audiência será com-

portada, nem todo grupo será promovido, nem toda pessoa ficará sensibilizada. A 

fatuidade da decoração — sua gratuidade, a ineficácia instrumental, sua efemerida-

de — leva crer que o símbolo tem função mais dispositiva do que comunicativa, 

predispondo o indivíduo para a transcendência. Na verdade, o rastro da autentici-

dade de uma decoração religiosa pode ser encontrado quando se intui que o “to-

talmente Outro” é a sua verdadeira audiência, quando se nota que tal esplendor foi 

executado para falar mais a Deus do que para os homens. 

 

Referências 

ALVIM, Sandra Poleshuck de Faria. Arquitetura religiosa colonial no Rio de Janeiro. 

Plantas, fachadas e volumes. V. 1. Rio de Janeiro: Editora UFRJ; Iphan; Prefeitura 

da Cidade do Rio de Janeiro, 1999. 

______. Arquitetura religiosa colonial no Rio de Janeiro. Revestimentos, retábulos 

e talha. V. 2. Rio de Janeiro: Editora UFRJ; Iphan; Prefeitura da Cidade do Rio de 

Janeiro, 1999. 

______. Arquitetura religiosa colonial no Rio de Janeiro. As três fases. V. 3. Rio de 

Janeiro: Editora UFRJ; Iphan; FAPERJ, 2014. 

ÁVILA, Affonso (org.). Barroco. Teoria e análise. São Paulo: Perspectiva, 1997. 

BAILEY, Gauvin Alexander. Baroque & Rococo. Londres: Phaidon Press, 2012. 

______. The Spiritual Rococo. Decor and Divinity from the Salons of Paris to the 

Missions of Patagonia. Farnham: Ashgate Publishing, 2014. 

BALTHASAR, Hans Urs von. The Glory of the Lord. A theological aesthetics. Volume I: 

Seeing the form. Edinburg: T&T Clark, 1982. 

BASTOS, Rodrigo Almeida. A Maravilhosa Fábrica de Virtudes. O decoro na arquitetu-

ra religiosa de Vila Rica, Minas Gerais (1711-1822). São Paulo: EDUSP/FAPESP, 

2013. 

BINFORD, Lewis R. Archaeology as Anthropology. American Antiquity, Washington, v. 

28, n. 2, p. 217-225, outubro, 1962. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

45 

 

BRAZÓN HERNÁNDEZ, Mariela. Problemas da historiografia da arquitetura colonial 

sul-americana. 2001. 257 f. Dissertação (Mestrado em História da Arte) — Escola 

de Belas-artes, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2001. 

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 

2008². 

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos. Ensaios sobre o simbolismo mágico-religioso. 

São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

FERGUSON, George. Signs & Symbols in Christian Art. Oxford: Oxford University 

Press, 1981. 

GINZBURG, Carlo. Mitos, Emblemas e Sinais. Morfologia e História. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1989. 

HODDER, Ian. Symbols in Action. Cambridge: Cambridge University Press, 1982. 

MacDONALD, William K. Investigating style. An exploratory analysis of some Plains 

burials. In: CONKEY, Margaret Wright; HASTORF, Christine Ann (ed.). New Direc-

tions in Archaeology. The Uses of Style in Archaeology. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1993. 

MERQUIOR, José Guilherme. O Marxismo Ocidental, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

1987. 

MITCHELL, William John Thomas. Iconology. Image, Text, Ideology. Chicago: University 

of Chicago Press, 1986. 

______. What do Pictures Want? The Lives and Loves of Images. Chicago: University 

of Chicago Press, 2005. 

MUNSON, Marit K. The Archaeology of Art in the American Southwest. Lanham: 

Altamira Press, 2011. 

NARA JR., João Carlos. Arqueologia da Persuasão: estudo arqueológico da primeira igreja 

rococó da América. 2015. Dissertação (Mestrado em Arqueologia) — Museu Nacio-

nal, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2016. 

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. O Rococó Religioso no Brasil e Seus Antece-

dentes Europeus. São Paulo: Cosac Naify, 2003. 

______. Barroco e Rococó nas Igrejas do Rio de Janeiro. Roteiros do Patrimônio. 

Brasília: Iphan; Programa Monumenta, 2008, 3 v. 

OTTO, Rudolf. O Sagrado. Os aspectos irracionais na noção do divino e sua relação com 

o irracional. São Leopoldo: Sinodal, 2007³. 

PANOFSKY, Erwin. Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the 

Renaissance. Boulder: Icon editions, 1972. 

______. The Concept of Artistic Volition. Critical Inquiry, Autumn, The University of 

Chicago Press, v. 8, n. 1, p. 17-33, 1981. 



RJHR XI: 21 (2018) – João Carlos Nara Junior 

 
 

46 

 

______. A perspectiva como forma simbólica. 1999. 

______. Arquitetura gótica e escolástica. São Paulo: Martins Editora, 2001. 

SACKETT, James R. The Meaning of Style in Archaeology. A general model. American 

Antiquity, Washington, v. 42, n. 3, p. 369-380, julho, 1977. 

TILLEY, Christopher Y. Metaphor and Material Culture. Malden: Blackwell Publishers, 

1999. 

WHITE, Hayden. The Burden of History. History and Theory. Middletown, Wiley, v. 5, n. 

2, p. 111-134, 1966.  

WHITEHOUSE, Harvey. Arguments and Icons. Divergent modes of religiosity. Oxford: 

Oxford University Press, 2000. 

WIESSNER, Polly. Style and Social Information in Kalahari San Projectile Points. 

American Antiquity, Washington, v. 48, n. 2, p. 253-276, abril, 1983. 


