
Recebido em: 25/11/2019 

Aceito em: 10/12/2019 

 

Que tijolo deve ser utilizado na parede: sobre o currículo escolar e a 

demonologia como elemento constituidor de um traço cultural religioso no 

Brasil 

 

What brick should be used on the wall: on the school curriculum and 

demonology as a constituent element of a religious cultural trait in Brazil 

 

Doutora Lucimar Felisberto dos Santos1 

Instituto Hoju 

http://lattes.cnpq.br/4563214300743730  

Mestra Sabrina Machado Campos2 

CEDERJ-UNIRIO 

http://lattes.cnpq.br/3926189778763987  

 

Resumo: Considerando a Educação como um ato político, o presente texto analisa 

a necessidade de uma reestruturação curricular ante um racismo religioso que no 

Brasil foi legado de uma relação continuada com o contexto histórico de colonização 

europeia. Assim, apresenta-se a pedagogia decolonial como possibilidade de 

superação de padrões epistemológicos hegemônicos. Destaca-se a importância das 

leis 10639/03 e 11645/08, no contexto das disputas no campo das políticas 

públicas escolares. Fundamentalmente, defende-se que o intercâmbio entre 

 
1 Professora das redes públicas municipais de educação de Duque de Caxias e Guapimirim; 

Pesquisadora do Laboratório de História das Experiências Religiosas da UFRJ e Coordenadora 

do Curso de Extensão e/ou especialização em produção de ferramentas para Educação das 
Relações Etnicorraciais o Instituto Hoju. 
2 Professora do município de Duque de Caxias e do estado do Rio de Janeiro. Docente do 

departamento de Educação e de História do FEUDUC- Duque de Caxias e mediadora a 
distância de Seminário VII (Educação para as questões étnico-raciais) do curso de pedagogia 
da UNIRIO/CEDERJ. 

http://lattes.cnpq.br/4563214300743730
http://lattes.cnpq.br/3926189778763987


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

7 

 

culturas deve se dá de forma crítica, com a valorização de cada um dos tijolos 

utilizados na construção de uma unidade cultural.  

 

Palavras-chave: Currículo Escolar – Demonologia - Ensino de História - 

Interculturalidade crítica – Racismo Religioso.  

 

Abstract: Considering education as a political act, the present text analyzes the 

need for a curricular restructuring before a religious racism that in Brazil was 

bequeathed a continuous relationship with the historical context of European 

colonization. Thus, the decolonial pedagogy is presented as a possibility of 

overcoming hegemonic epistemological patterns. The importance of laws 10639/03 

and 11645/08 is highlighted in the context of disputes in the field of school public 

policies. Fundamentally, it is argued that the intercultural exchange must take place 

critically, with the valorization of each of the bricks used in the construction of a 

cultural unit. 

 

Keywords: School Curriculum – Demonology - History Teaching - Critical 

Interculturality - Religious Racism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

8 

 

Introdução  

 

Atualmente, um dos grandes temas em disputa na sociedade brasileira é a 

Educação. As políticas educacionais, que até pouco tempo eram um debate restrito 

a pequenos grupos em lugares definidos, vêm ganhando cada vez mais espaços: 

temáticas como “Escola sem partido”, “Base Nacional Comum Curricular”, “Kit-gay”, 

“ideologia de gênero”, dentre outros assuntos, passaram a pautar agendas 

políticas, cultos religiosos, sessões parlamentares, conversas de bar, programas 

midiáticos. Enfim, a Educação passou a conquistar os “corações e mentes” da 

população, em uma conjuntura política que alguns teóricos, como Apple (2006), 

classificam como “restauração conservadora”. 

Neste contexto de avanço do conservadorismo, cresce a presença política e 

demográfica de grupos religiosos cristãos, em sua maioria, neopentecostais. Sob a 

influência dos discursos por eles produzidos, amplia-se a perseguição e a 

demonização de religiões de matrizes africanas, como o Candomblé e a Umbanda, 

por exemplo. Diariamente, ocorrem casos de intolerância religiosa ou racismo 

religioso, inclusive dentro das unidades escolares. Em instituições de cultos dessas 

religiões, acompanhamos registros de casos como o ocorrido em Alagoinhas, na 

Bahia, no final de maio de 2019, no “Ilê Axé Oyá L’adê Inan”, onde um grupo de 

religiosos evangélicos foi para a porta do terreiro gritando e batendo com bíblias no 

portão dizendo que “Satanás iria sair”. Ou ainda os 100 quilos de sal jogados na 

Pedra de Xangô em Cajazeiras, local tombado pela prefeitura como monumento 

natural, que faz parte da área também tombada do antigo Quilombo do Buraco do 

Tatu. 3 

No Rio de Janeiro, somente neste ano, são mais de 120 os terreiros 

atingidos por atos de intolerância religiosa na Baixada e em São Gonçalo. O que 

vem sendo agravado pela conversão de lideranças do tráfico de drogas a Igrejas 

Neopentecostais, são os chamados “traficantes de Cristo” ou o 

“narcopentecostalismo”4. Essa tendência vem sendo entendida como racismo 

religioso5, sendo a intolerância religiosa uma de sua manifestação, ou seja, uma 

pontual característica da estrutura racializada do nosso país. 

 
3 Ver em https://www.brasildefato.com.br/2019/07/11/por-que-racismo-religioso-e-nao-

apenas-intolerancia-religiosa/, acesso em 29/09/2019.  
4 Ver mais em: https://istoe.com.br/a-nova-face-da-intolerancia-religiosa/  
5 Ver mais em: https://oglobo.globo.com/sociedade/denuncias-de-ataques-religioes-de-
matriz-africana-sobem-47-no-pais-23400711  ; https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-
uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas/ ; 
http://legado.brasil.gov.br/noticias/cidadania-e-inclusao/2018/10/disque-100-registra-210-
casos-de-intolerancia-religiosa-no-pais 

https://www.brasildefato.com.br/2019/07/11/por-que-racismo-religioso-e-nao-apenas-intolerancia-religiosa/
https://www.brasildefato.com.br/2019/07/11/por-que-racismo-religioso-e-nao-apenas-intolerancia-religiosa/
https://istoe.com.br/a-nova-face-da-intolerancia-religiosa/
https://oglobo.globo.com/sociedade/denuncias-de-ataques-religioes-de-matriz-africana-sobem-47-no-pais-23400711
https://oglobo.globo.com/sociedade/denuncias-de-ataques-religioes-de-matriz-africana-sobem-47-no-pais-23400711
https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas/
https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas/
http://legado.brasil.gov.br/noticias/cidadania-e-inclusao/2018/10/disque-100-registra-210-casos-de-intolerancia-religiosa-no-pais
http://legado.brasil.gov.br/noticias/cidadania-e-inclusao/2018/10/disque-100-registra-210-casos-de-intolerancia-religiosa-no-pais


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

9 

 

Faz todo o sentido, analisar o racismo religioso a partir da lógica cultural 

legada da relação continuada com o contexto histórico de colonização europeia, 

caracterizado por imprimir uma visão etnocêntrica na qual prevaleceu uma suposta 

crença na superioridade de uma específica tradição cultural, no caso, a do 

colonizador homem branco cristão europeu. Este trabalho recupera esse sentido do 

problema. Ao longo da reflexão o conceito de etnia será usado em detrimento do de 

raça. Fundamentalmente porque, para pensar coletividades de indivíduos que se 

diferenciam por suas especificidades socioculturais, os cientistas sociais elencam 

um conjunto de traços que formam o complexo cultural que caracterizam um grupo 

étnico, com destaque para a língua, religião e maneiras de agir. Neste sentido, 

refletir sobre esse processo etnocêntrico de dominação na América portuguesa é 

essencial para compreender a sociedade brasileira atual, que diagnosticou, em um 

passado próximo, a necessidade de propor novas diretrizes curriculares com a 

aprovação de importante de leis como a 10639/03 e a 11645/08.  

 

A relação com o sagrado e o colonialismo 

 

No momento das conquistas das Américas, na Europa do século XVI, 

arraigada numa visão etnocêntrica, as “luzes”, do movimento Renascentista, e as 

“trevas”, de um discurso demonológico, conviviam e, em muitos casos, apesar de 

aparentemente contraditórias, se complementavam. Era o tempo da formação de 

Estados Nacionais, cujo poder era legitimado pela “teoria do Direito Divino”; das 

reformas religiosas, com a tradução da Bíblia, de manuais inquisitórios e da caças 

às bruxas; das grandes descobertas: o “novo homem” conquistando o “Novo 

Mundo” e guiando-se para o “Além-mar”, apoderando-se do “Mar Tenebroso”, mas 

ainda tendo a Cruz como grande marco de dominação (SANTOS, 2018).  

Nesse “caldo e cultura”, tem início o processo de colonização das Américas, 

em que perspectivas dicotômicas como “luzes” e “trevas”; “Velho” e “Novo” Mundo; 

“Deus” e “Diabo” se retroalimentam dialeticamente. Inclusive, para os europeus 

desse período, as terras desconhecidas alternavam-se entre o paradisíaco e o 

infernal, entre a edenização e a demonização. A uma estrutura mental que já 

comportava os mitos e as tradições europeias seculares, soma-se o universo 

mental dos ameríndios e africanos. Processualmente, esta fusão foi marcada pelas 

diversas e dolorosas tentativas de imposição da hegemonia da religião do 

 
http://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2019-05/mpf-discute-acoes-contra-
intolerancia-religiosa-na-baixada-fluminense 
http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2018-10/rj-casos-de-intolerancia-
religiosa-aumentam-60-no-primeiro-semestre 

http://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2019-05/mpf-discute-acoes-contra-intolerancia-religiosa-na-baixada-fluminense
http://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2019-05/mpf-discute-acoes-contra-intolerancia-religiosa-na-baixada-fluminense
http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2018-10/rj-casos-de-intolerancia-religiosa-aumentam-60-no-primeiro-semestre
http://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2018-10/rj-casos-de-intolerancia-religiosa-aumentam-60-no-primeiro-semestre


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

10 

 

conquistador - a saber, do cristianismo branco europeu - às expressões de 

religiosidade multifacetadas e híbridas nascentes, que relegaram as manifestações 

religiosas autóctones a um plano inferior.   

Naquele processo, a religiosidade foi também um instrumento de construção 

de uma hegemonia cultural. Os portugueses utilizaram da lógica de sua relação 

com o sagrado, presente no seu imaginário de homem europeu, para garantir a 

superioridade de sua relação com o sagrado e para relegar à esfera demoníaca as 

culturas religiosas dos povos dominados. Importa argumentar que esse processo 

não resultou de uma transposição do Catolicismo europeu para as Américas. O fato 

concreto foi que a cristianização da América portuguesa foi marcada por uma 

complexidade informada em uma rede sincrética; que o processo de colonização 

teve de conviver com a experiência do sincretismo.  Ou seja, houve uma profusão 

de encontros e misturas de elementos culturais das heterogêneas crenças, 

difundindo traços que conformavam complexos culturais dos mais diversos agentes 

sociais (SOUZA, 1986). 

O que se argumenta é que a ideia de transposição do Catolicismo 

europeu não se sustenta. Fundamentalmente, pelo fato de estudiosos do tema 

terem observado na conjuntura que dava conta das estruturas do processo de 

colonização uma circularidade cultural, envolvendo influências afro-católicas, 

judaicas, protestantes, dos cultos indígenas e até mesmo do islamismo. Essa 

percepção é compartilhada por autores como Laura de Mello e Souza (1986; 1993), 

que observa que, em meio a avanços e recuos, a resistência e a negociação em 

relação a um cristianismo imposto pelas camadas dominantes, as formas de 

religiosidades praticadas em solo colonial estabeleciam novas relações com o 

sagrado. 

Diante de um discurso produzido no âmbito de processo de colonização que 

também era cultural, os povos afro-pindorâmicos - os habitantes do Novo Mundo e 

os africanos trazidos para serem escravizado -, viram-se diante da demonização 

não apenas de suas práticas culturais socialmente construídas, mas, também, da 

sua origem. Tais discursos traziam argumentos incontestáveis com base em uma 

ideologia religiosa produzida por uma tradição hegemônica, que a contemplava.  

Podemos, portanto, chamar a atenção para um tipo de relação continuada, 

uma vez que, essa visão etnocêntrica perpassa a história do Brasil, desde sua 

conquista aos dias de hoje. Com resultados perceptíveis tanto nas relações sociais 

quanto em suas instituições, dentre elas, as unidades de ensino. Entretanto, em um 

movimento que pode ser entendido como “contracultural”, “descolonial” ou mesmo 

como “decolonial”, há inúmeras investidas nos cenários escolares que dialogam 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

11 

 

com novas teorias e metodologias educativas com o propósito de buscar 

alternativas para uma sociedade capitalista e colonial construída a partir de 

relações de dominação de identidades subalternizadas. Esta que é uma sociedade 

moderna, fruto do colonialismo, legou-nos, também, a “colonialidade”. 

O conceito de “colonialidade” surgiu nos estudos latino-americanos. Em um 

artigo publicado em 2010, intitulado “Pedagogia decolonial e educação antirracista 

e intercultural no Brasil”, Luiz Fernandes de Oliveira e Vera Maria Ferrão Candau 

insistem na sua importância para se pensar a experiência brasileira. Refletindo 

sobre interculturalidade, relações étnico-raciais e educação, analisam a produção 

do grupo “Modernidade/Colonialidade”, formado por intelectuais de diferentes 

procedências e inserções. De acordo com a análise feita pelos citados autores, 

enquanto colonialismo pode ser entendido como um padrão de dominação e 

exploração econômica, enquanto colonialidade seria um processo mais complexo, 

ainda que dele decorrente. Poderia ser descrito como 

Um padrão de poder que emergiu como resultado do colonialismo 
moderno, mas em vez de se estar limitado a uma relação formal de 
poder entre dois povos ou nações, se relaciona à forma como o 

trabalho, o conhecimento, a autoridade e as relações intersubjetivas 
se articulam entre si através do mercado capitalista mundial e da 
ideia de raça. Assim, apesar do colonialismo preceder à 
colonialidade, a colonialidade sobrevive ao colonialismo na 

autoimagem dos povos (OLIVEIRA e CADAU, 2010: 18). 

 

Fundamentalmente, a dimensão subjetiva do problema alude a uma forte 

aspiração da cultura europeia por parte dos povos colonizados, explicado como um 

“fetichismo epistêmico” pelos estudiosos do tema. Dentre outros padrões de 

colonialidade, a do saber implica a repressão de formas de produção de 

conhecimento não-europeias. Consequentemente, a negação do legado intelectual 

e histórico de povos desumanizados e condenados a não existência. 

A colonialidade, portanto, garante a perpetuação de juízos de valores do 

colonialismo. Remonta e dá continuidade ao processo etnocêntrico de dominação da 

América que desconsiderou as manifestações religiosas autóctones. Hodiernamente, 

ainda que não se tenha como pano de fundo as dicotomias como o paradisíaco 

versus o infernal, relacionada ao território nacional; ou a edenização versos a 

demonização, relacionada à origem e às práticas sociais, na negação de valoração 

do conhecimento produzido por povos não europeus persiste a demonização de 

práticas sociais e culturais. Na tendência à naturalização do preconceito contra as 

práticas afro-pindorâmicas sobressai ainda o Diabo como “a grande vedete” 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

12 

 

(SOUZA, 1993: 29). Decorrente desse persistente estágio da colonização, temos o 

que podemos chamar tanto de intolerância religiosa quanto de racismo religioso.  

De modo que, surgem concepções para se pensar a Educação a partir de 

categorias como multiculturalismo, interculturalismo e pluriculturalismo que são, 

atualmente, mais que termos retóricos. Constituem ferramentas metodológicas que 

orientam a produção de diversos saberes aplicados na formação de educandos. A 

possibilidade de uso dessas ferramentas pode ser entendida como resultado de 

uma busca por uma alternativa de descontinuidade daquela relação.  Nos limites 

deste texto, priorizamos propostas da chamada pedagogia decolonial, por sugerir 

uma reconstrução do ser, do saber e do poder a partir do enfrentamento da 

colonialidade (OLIVEIRA e CADAU, 2010: 24). 

 

Por uma reestruturação da pedagogia envolvida no ensino das religiões de 

matrizes africanas  

 

Em muitas das análises recentes, sobre experiências sociais que constituem 

histórias das diversas sociedades, prevalece mais do que a ideia de que devemos 

aprender a respeitar a diversidade de culturas. Ressalta-se a necessidade de se 

visibilizar as lutas contra a hegemonia de uma tradição cultural; de se relativizar as 

práticas em sua singularidade. Sobretudo porque, o principal conteúdo do conceito 

de multiculturalismo advogado é o de que culturas não são comparáveis, que suas 

histórias particulares devem ser apreendidas sem valoração. 

A premissa de que cada complexo cultural – cada cultura – deve ser 

respeitado, desponta como a base a partir da qual se constroem reflexões sobre as 

diferenças culturais nos espaços formais de educação e nas legislações vigentes. 

Destaque para a nossa atual Constituição Federal de 1988, ao pautar os critérios 

para a educação nacional, o documento define multiculturalidade como um direito a 

ser propagado com o seu artigo 3º, parágrafo IV. Este ressalta aquela como um 

traço distintivo da sociedade brasileira e vincula a sua prática ao objetivo da 

República Federativa do Brasil de “promover o bem de todos, sem preconceitos de 

origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação” 

(BRASIL, 1988: 01). 

Doravante, as diretrizes educacionais elaboradas pelo governo Federal para 

orientar os educadores – a exemplo dos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) 

organizados pelo Ministério da Educação (MEC) e lançados no ano de 1997 – 

assumem o compromisso com a defesa de princípios como tolerância e respeito às 

diferenças. O objetivo parece ser o estabelecimento do princípio da igualdade no 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

13 

 

que se refere ao exercício da cidadania. Notadamente, como observa alguns 

estudiosos, a inserção da temática nos documentos oficiais resulta de mobilizações 

nas quais os movimentos sociais tiveram participação ativa e determinante 

(Candau, 2008). Na mão das reivindicações que resultaram da escuta da sociedade 

civil, conforme Silva e Brandim (2008: 56), a proposta de construção de uma 

abordagem curricular contrária a toda e qualquer forma de preconceito e 

discriminação no espaço escolar. 

Especificamente, no que tange às demandas dos grupos culturais negros e 

indígenas, os afro-pindorâmicos, o atendimento das exigências pautadas veio com 

a aprovação das leis 10.639/2003 e a 11.645/2008. Enquanto a primeira lei 

estabeleceu a obrigatoriedade do ensino de "história e cultura afro-brasileira" no 

âmbito das disciplinas que já faziam parte das grades curriculares dos ensinos 

fundamental e médio, a segunda alterou o texto da Lei 9.394/1996, já modificado 

pela Lei 10.639/2003, e incluiu a prescrição de se adicionar ao currículo oficial da 

rede de ensino a abordagem da temática “História e cultura indígena”. 

Não obstante o consenso de que o procedimento proposto pela legislação 

não seria um processo do tipo rápido e simples, uma vez que exigiria mudanças 

que iriam desde a reestruturação do currículo, até a observância da subjetividade 

das práticas desenvolvidas pelos professores. Havendo, então, a necessidade de 

tempo para que as adaptações necessárias pudessem ser processadas. Desde as 

datas das publicações das leis (2003/2008), passos bem largos já foram dados em 

diversas instituições de ensino. Assim, alguns dos traços que formam complexos 

culturais que indicam diferenças coexistentes no espaço de educação formal - como 

sotaques, vestimentas, estilos de cortes de cabelo e mesmo modos de ver e viver a 

vida - têm sido relativizados de modo a se promover respeito e valorização a todas 

e a cada uma delas, ao invés de serem motivos de exclusão e discriminação. 

Entretanto, no que respeita à diversidade religiosa, ao respeito às várias 

possibilidades de inclinação religiosa, persiste ainda um desconforto. Para além dos 

episódios de intolerância religiosa registrados pelos órgãos competentes, na prática 

docente, as duas historiadoras que assinam esse artigo, são cotidianamente 

confrontadas com a negação da relação com o sagrado que constitui parte do 

conhecimento produzido pelo não europeu. Certamente, suas experiências não são 

casos isolados, não obstante a variedade de religiões e grupos religiosos que 

existem no mundo e as diferentes concepções de religiosidades e de mundo que 

são ressaltados em um currículo multicultural que chama a atenção para o fato de a 

ideia de Deus ser variada. Daí se defender a necessidade de uma epistemologia 

decolonial como possibilidade de construir uma pedagogia capaz de identificar, 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

14 

 

diagnosticar e propor alternativas de desconstrução da personagem Diabo. Que 

historicamente foi operacionalizada no sentido de negar legitimidade a tradições 

religiosas indígenas, africanas e afro-brasileiras. 

Essa negação, por vezes, assume o caráter de intolerância. Sobre a 

intolerância religiosa no Brasil, Ivanir dos Santos, Maria das Graças do Nascimento, 

Juliana B. Cavalcanti, Mariana Gino e Vitor Almeida (2017) organizaram um 

relatório. Os dados que registraram as informações relatadas apresentam um 

diagnóstico complexo do que se vem chamando de racismo religioso. Para elaborar 

o documento, transformado em livro, foram utilizadas fontes produzidas por órgãos 

oficiais, com foco no combate à intolerância religiosa, e instituições a eles 

veiculadas.6 Os dados colhidos são referentes aos anos 2008 e 2015. 

Fundamentalmente, as informações são sobre os registros de denúncias de 

discriminação, presenciais ou feitas por telefone, e de notícias veiculadas na mídia, 

imprensa e virtual. Também foram analisadas notícias publicadas em páginas de 

jornais, sites e em redes sociais mais diversas. Os organizadores do relatório 

identificam como o principal perfil de vítimas, destacadamente, crianças e 

adolescentes negros (pardos e pretos). Os registros especificam as vítimas tanto 

quanto a cor/raça como quanto a grupos sociais.  

Nos casos ilustrados, agressões verbais como “macumbeiros” e “filhos do 

demônio” são recorrentes (SANTOS [et al.], 2016: 33). O relatório foi produzido 

para ser convertido em subsídio para elaboração de políticas públicas que coíbam 

episódios como os nele registrados. Ressalta a necessidade de um trabalho de 

valorização das diversas manifestações religiosas como forma de respeito à pessoa 

humana; de aumentar a autoestima de seus adeptos. Para que tenham condições e 

possibilidade de assumirem a religião professada. Porque a negação do 

pertencimento religioso para os casos que se referem às religiões cuja matriz é 

africana corrobora a confirmação da força de um imaginário religioso, coletivo, que 

ainda se alimenta com as imagens da demonização.  

E é alarmante o fato de que crianças e jovens já ostentarem uma 

consciência “cristã” que a blinde cognitivamente, o que latente no relato abaixo.  

 

Representantes da Secretaria de Educação do Estado do Amazonas 
(Seduc) se reuniram na manhã desta segunda-feira (12) com a 
direção da Escola Estadual Senador João Bosco, em Manaus, para 

discutir sobre os alunos evangélicos que se negaram a fazer um 

trabalho sobre a cultura africana. A reunião aconteceu para tentar 

 
6 Como, por exemplo, a Secretaria de Direitos Humanos, o Centro de Promoção da Liberdade 

Religiosa e Direitos Humanos e a Comissão de Combate à intolerância Religiosa. 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

15 

 

decidir o que fazer com os 13 alunos que ficaram sem nota por não 
apresentar o trabalho proposto pela professora. O grupo teria de 
apresentar algo sobre a religião candomblé, mas eles se recusaram 
e fizeram um trabalho com o tema de missões na África. O 
coordenador-geral da Coordenação Amazônica da Religião de Matriz 
Africana e Ameríndia (Carma), Alberto Jorge Rodrigues, vai solicitar 

a fiscalização e o acompanhamento dos alunos evangélicos da 
escola estadual Senador João Bosco de Lima, na Cidade Nova, Zona 
Norte, que se recusaram a fazer um trabalho interdisciplinar sobre a 
cultura afro-brasileira. Os alunos entendem que o trabalho passado 
a eles “faz apologia ao satanismo e ao homossexualismo”, proposta 
que contraria a crença deles. Fonte: 

https://noticias.gospelprime.com.br/alunos-evangelicos-cultura-

africana-se-duc/ (acessado em 18 de julho de 2015) (SANTOS [et 
al.], 2016).  
 

 

A Educação das Relações Étnico-Raciais e o Ensino de História 

 

 Não há como negar concretos avanços obtidos com as leis 10.639/2003 e 

11.645/2008 - incluindo a elaboração das Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-

Brasileira e Africana.7 Fundamentalmente ao que se refere à reestruturação 

curricular, como políticas públicas, acarretaram amplos debates sobre a preparação 

do currículo escolar. Com possibilidade de o instrumento pedagógico ser convertido 

em espaço a priori de problematização do eurocentrismo como única visão 

legitimada da História. Por se ele orientado para abarcar modos de produção de 

conhecimento, saberes e práticas culturalmente diferenciados. 

O reconhecimento e valorização das histórias e culturas não europeias, 

seguindo as diretrizes, devem perpassar todas as áreas de conhecimento, não 

obstante a legislação entenda que as áreas de Literatura, Educação Artística e 

História Brasileira devam dar especial atenção à abordagem. Institucionalmente, 

tomando como base as ações do Programa Nacional do Livro Didático (PNLD) – 

destinado a avaliar e a disponibilizar obras didáticas, pedagógicas e literárias – a 

reestruturação curricular proposta é efetivada nas redes públicas de ensino. Ao 

menos em tese, dar-se pela prescrição da inserção do conhecimento sobre as 

 
7 A lei modificou os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCNs) e as Diretrizes Curriculares 
Nacionais (DCNs). A luta continuada e organizada por diversos movimentos sociais, 
destacadamente os movimentos negros, na construção de uma agenda de reivindicações 
junto ao campo da Educação também colaborou na instituição do UNIAFRO – Programa de 
Ações Afirmativas para a População Negra nas Instituições Federais e Estaduais de Educação 
Superior (Resolução CD/FNDE nº 14, de 28 de abril de 2008). 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

16 

 

histórias e as culturas indígena e afro-brasileira – mesmo que não seja ainda 

aquele produzida por africanos8 – no material de apoio à prática educativa. 

Especialistas das diferentes áreas do conhecimento debruçam-se sobre 

diversos livros didáticos para a avaliação das obras didáticas. De certo, figura entre 

os objetivos dos que ponderam sobre as prescrições para o ensino de História, 

observar se as obras tratam adequadamente das questões relativas à diversidade 

cultural africana e afro-brasileira – tendo em vista a intenção da lei de valorizar 

aqueles conhecimentos e culturas. Além de analisar se as fontes históricas e os 

conceitos são problematizados, precisam verificar o papel que a África desempenha 

na concepção da nacionalidade brasileira, segundo o material avaliado. 

Medidas institucionais, entretanto, não são suficientes para dar conta do 

problema. Por exemplo, não obstante o livro didático ser um dos instrumentos 

metodológicos mais importantes a ser utilizado pelos professores, a recepção de 

seu conteúdo deve ser problematizada. Na prática educativa, o conteúdo histórico é 

recepcionado como mais do que um conjunto de dados sobre o passado.  Assim, 

ainda que o instrumento contemple as determinações legais relativas às citadas 

leis, faz-se ainda necessário compreender como os educandos se relacionam com 

específicas realidades históricas por ele mediada e, também, de que modo as 

experiências que orientam a suas vidas no presente interferem nesta recepção 

(KANTOVITZ , 2014). 

Temos, por exemplo, o livro didático produzido pela editora FTD – “História, 

Sociedade & Cidadania” -, de autoria de Alfredo Boulos Júnior (2018). Na obra, 

temos a devida inserção de temas relacionados à contribuição de não europeus na 

formação da sociedade brasileira. Do volume destinado aos alunos do 7º ano, vale 

a pena considerar o capítulo que trata dos “Povos e culturas africanas”, o qual se 

destaca o estudo das histórias de povos africanos como os malineses, bantos e 

iorubás. O capítulo discorre tanto sobre suas histórias africanas quanto sobre suas 

presenças e heranças culturais no Brasil. Em termos discursivos, não se hierarquiza 

temas ou problemas, mesmo as narrativas míticas das experiências africanas são 

produzidas de modo a não comprometer um possível pertencimento religioso dos 

discentes.  

 
8  Apesar de já estar disponível em português, a coleção História Geral da África somente de 
forma gradual terá o seu conteúdo apropriado pelo pensamento social brasileiro. Trata-se de 

uma coleção já publicada em árabe, inglês e francês. É um projeto editorial da UNESCO que 
contou com a direção de um Comitê Científico Internacional formado por 39 intelectuais, dos 
quais dois terços eram africanos. A coleção História Geral da África é um grande marco no 
processo de reconhecimento do patrimônio cultural da África, pois ela permite compreender 
o desenvolvimento histórico dos povos africanos e sua relação com outras civilizações a 
partir de uma visão panorâmica, diacrônica e objetiva, obtida de dentro do continente.  



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

17 

 

O conteúdo não é descrito de modo a ser comparado a outras tradições 

históricas e/ou religiosas. Sua exposição se dá com igual valoração, quando 

comparada às narrativas referentes as histórias e experiências europeias. 

Entretanto, quando a obra trata de registro do conhecimento sobre as crenças ou 

as relações que esses povos estabeleciam com o sagrado observa-se certo 

estranhamento, um desconforto na recepção do conteúdo por alguns educandos. 

Um caso: no capítulo em questão, Boulos destaca os iorubás como povo de 

importância na formação cultural do Brasil. Entretanto, a sua tradição sagrada 

somente é abordada na seção de atividades (pp. 44 - 45) – em uma questão que 

evidencia a transmissão da história dos iorubanos com o recurso da mitologia. No 

caso, com uma narrativa sobre o mito da criação do mundo e dos seres humanos. 

Ao trabalhar o conteúdo, a professora Lucimar Felisberto dos Santos foi 

surpreendida com a fala de uma de suas alunas que, quando foi orientada a 

responder as questões elaboradas pelo autor do livro, retrucou com o seguinte 

argumento: “a minha mãe não permite que eu estude sobre isso”. 

Efetivamente, o episódio oferece um diagnóstico das relações etnicorraciais 

nas unidades de ensino. O fenômeno é um bom registro da continuidade daquele 

imaginário informado por uma lógica cultural judaico-cristã descrito nas primeiras 

páginas deste texto, legado do colonialismo. Também da necessidade de se atuar 

na atenuação ou extinção do chamado “fetichismo epistêmico”. Mais do que uma 

continuidade, o comportamento da estudante, orientado por sua mãe, pode 

evidenciar um novo constructo com forte carga reprobatória do legado cultural, 

intelectual e histórico de povos desumanizados e condenados a não existência. 

Destacadamente, quando vitupera práticas dos cultos cuja matriz é africana, o que 

pode envolver atitudes corroboradas no racismo religioso. Podemos, então, falar 

em colonialidade, por que sobressai mais do que uma identificação com a 

introjetada ideologia que o colonizador pretendeu transmigrar do mundo ibérico 

para os trópicos (SOUZA, 1986); percebe-se também uma produção discursiva 

racista. 

Neste sentido, como dito, apesar do respaldo legal, que legitima a reflexão 

sobre as manifestações religiosas de matrizes africanas nas unidades escolares, os 

profissionais da educação ainda se deparam com muitas dificuldades para 

trabalharem a temática, principalmente com educandos que professam a religião 

protestante, mais especificamente, os chamados neopentecostais. Em uma 

pesquisa divulgada pela revista “Nova Escola”, voltada para as questões 

educacionais, mais da metade dos diretores brasileiros consultados afirmaram ter 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

18 

 

“o costume de fazer orações ou cantar músicas religiosas nos colégios” (SALLA, 

2013).  

Esses dados vão ao encontro das observações apontadas pela professora do 

departamento de Educação da UERJ, Stela Guedes Caputo, em seu livro “Educação 

nos terreiros e como a escola se relaciona com crianças de candomblé”, ao 

constatar que crianças praticantes de religiões de matrizes africanas precisam 

silenciar -se sobre suas crenças e omitir seu pertencimento a essas religiões, como 

estratégia de proteção, visto que diariamente são alvo de perseguições, 

discriminações, preconceitos, humilhações por parte dos colegas e de alguns 

professores.  

A depender da orientação pedagógica, a escola pode se tornar um dos 

espaços de construção e reprodução da hegemonia de um modelo de sociedade, 

percebido no Brasil desde sua colonização, no qual as manifestações culturais, 

dentre elas, as religiosas, dos negros, principalmente, mas também dos povos 

originários, são demonizadas, deslegitimadas e perseguidas. É uma das inúmeras 

fases do racismo: o racismo religioso. Afinal,  

Quando a diretora de uma escola proíbe um livro de lendas 

africanas, ela quer apagar a diversidade presente na sociedade e na 
escola, quer silenciar culturas não hegemônicas. Èsú é negro. Um 
poderoso e imenso Òrisà negro. É o Òrisà mais próximo dos seres 
humanos porque representa a vontade, o desejo, a sexualidade, a 
dúvida. Por que esses sentimentos não são bem-vindos na escola? 
Porque a Igreja Católica tratou de associá-lo ao mal e ao Diabo (ao 
seu Diabo), e muitas escolas incorporam essa lógica conservadora, 

moralista, hipócrita e racista. [...] Na escola só entra o Jesus 
loirinho dos livros didáticos católicos (esses são bem-vindos). 
(CAPUTO, 2012: 246) 

 

Constantemente, professores são apresentados ao racismo, que se encontra 

na estrutura social do Brasil. A África, os africanos e seus descendentes são “temas 

sensíveis” dentro das salas de aula, inclusive nas escolas públicas, em que grande 

parte dos educandos é constituída por pretos ou pardos. Mesmo quando a 

religiosidade não é a questão central, o racismo religioso se faz presente. Danças, 

músicas, mitos e lendas de origem africana ou afro-brasileiras são diretamente 

associados à “macumba”, termo pejorativo utilizado para discriminar as religiões de 

matrizes africanas, entre elas, a Umbanda e o Candomblé.  

Para além disso, inúmeros são os casos de tentativas de cerceamento da 

liberdade de cátedra de docente ao refletir acerca da “cultura e história dos negros” 

em suas aulas, atendendo aquela comentada obrigatoriedade inaugurada com a lei 

10.639. Exemplo foi o ocorrido com a professora Sabrina Luz, do município de 

Macaé. Ela foi denunciada à prefeitura por passar o filme “Besouro” em uma escola 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

19 

 

da rede municipal para trabalhar a cultura negra a partir da capoeira.9 Outro caso 

aconteceu com o pedagogo Joilton Lemos10, quando professor do ensino 

fundamental - anos iniciais, que teve seus trabalhos sobre lendas e mitos africanos 

“guardados” no armário da direção de uma escola municipal em Belford Roxo, na 

Baixada Fluminense, pois, segundo a diretora, ele estava trabalhando “macumba” 

com as crianças em sala de aula11.  

O que vemos, por parte de muitos estudantes, é ou uma negação do 

aprendizado de um saber não eurocentrado ou a omissão de seu próprio 

pertencimento cultural. São reticentes quanto a uma interação com uma cultura 

não hegemônica. Importa destacar que, com atitudes como a censura ou o 

engavetamento de trabalhos pedagogicamente organizados a partir de um 

conhecimento produzido por povos historicamente subalternizado, o profissional 

que deveria atual na democratização do conhecimento acaba por inviabilizar o 

objetivo constitucional de “promover o bem de todos, sem preconceitos de origem, 

raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de discriminação” (BRASIL, 1988: 

01). Seu modo de intervenção não oportuniza ao discente a experiência de 

conhecer um saber invisibilizado pelo colonialismo. E, uma vez que os traços que 

formam outros complexos culturais não são postos em evidência, a reciprocidade 

proposta pelo interculturalismo fica comprometida. 

No caso da disciplina escolar História, essa questão se torna ainda mais 

latente. Uma vez que, desde sua inserção nos currículos das Humanidades, no 

século XIX – quando incluída no programa do Colégio Pedro II –, esteve atrelada à 

construção de um projeto de nação e de identidade nacional (GASPARELLO, 2004). 

O referido colégio e o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro (IHGB) foram uns 

dos principais espaços para a elaboração de instrumentos para a construção de 

uma história nacional, como eixos formadores de uma moral e um sentimento 

cívico para um país que surgia há poucas décadas.  

A instrução, como nos aponta Mattos (2004), seria o caminho para atingir o 

progresso e a civilização. A ela caberia moldar os cidadãos e colocar o Brasil ao lado 

das grandes nações civilizadas, as europeias. E o colégio Pedro II aparece como 

espaço de formação das pretensas elites nacionais e do modelo disciplinador a ser 

seguidos pelos demais estabelecimentos educacionais na construção desse novo 

 
9 Reportagem completa em https://oglobo.globo.com/rio/professora-denunciada-por-pai-de-

aluno-por-passar-filme-sobre-cultura-negra-22797890  
10 Atualmente o professor é também orientador educacional no município de Duque de 
Caxias, onde as autoras são professoras de História e o conheceram quando trabalharam em 
uma mesma unidade escolar.   
11Relato completo em https://pinba.files.wordpress.com/2016/07/20_prc3a1tica-
pedagc3b3gica-na-baixada-fluminense-no-contexto-da-lei-1063903.pdf  

https://oglobo.globo.com/rio/professora-denunciada-por-pai-de-aluno-por-passar-filme-sobre-cultura-negra-22797890
https://oglobo.globo.com/rio/professora-denunciada-por-pai-de-aluno-por-passar-filme-sobre-cultura-negra-22797890
https://pinba.files.wordpress.com/2016/07/20_prc3a1tica-pedagc3b3gica-na-baixada-fluminense-no-contexto-da-lei-1063903.pdf
https://pinba.files.wordpress.com/2016/07/20_prc3a1tica-pedagc3b3gica-na-baixada-fluminense-no-contexto-da-lei-1063903.pdf


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

20 

 

país que se pretendia um Estado-nação, inserido no “mundo civilizado” 

(GASPARELLO, 2004). 

Algumas categorias de pessoas foram excluídas do processo que gestava 

uma unidade cultural. Por exemplo, aos escravos, muitos deles africanos, era 

vetado o direito à instrução ainda que nas formas mais elementares12.  

Era preciso que os homens livres do Império tanto se 
reconhecessem quanto se fizessem reconhecer como membros de 

uma comunidade -– o “mundo civilizado”, o qual era animado, 
então pelo ideal do progresso. De modo diverso dos Fundadores da 
jovem República americana, cioso de seu isolacionismo, os cidadãos 

do Império não deveriam perder de vista a pluralidade das nações e 
Estados – referidas, sem dúvida, a uma prévia unidade cultural -, 
como condição mesma para se obter um lugar nela, em termos de 

igualdade (MATTOS, 2004: 23). 

 

  

A igualdade pleiteada era seletiva. Nem todos os cidadãos do Império seriam 

acolhidos como membros da comunidade “mundo civilizado”.  No que respeita aos 

afro-pindorâmicos, destacadamente aos africanos e aos seus descendentes, a 

percepção social produzida sobre sua existência ao longo do colonialismo ganharia 

ainda nova desvalorização. No transcorrer do século XIX, teorias racistas ganham 

cada vez mais espaços. Com elas, procurou-se naturalizar as desigualdades entre 

as categorias de indivíduos a fim de provar a superioridade branca. O contexto de 

produção de tais teorias foi o mesmo em que as demandas abolicionistas 

aumentavam. Crescia, com elas, “um novo ideário positivo-evolucionista em que os 

modelos raciais de análise cumprem um papel fundamental.” (SCHWARCZ,1993: 

19). 

O momento pós-emancipação foi marcado pela forte adesão à tese incerta 

do branqueamento. A obra “Redenção de Cam” 13 se tornou a expressão ideal de 

Brasil de grande parte dos intelectuais da virada do século XIX para o XX, na qual 

se aludia que, através da miscigenação, ele em alguns anos se tornaria um país 

branco. O conceito de "evolução" da espécie que, nesse caso, seria resultante de 

uma "seleção sexual", alimentaria o ideal promotor do embranquecimento 

 
12 Disponível em https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-1331-a-
17-fevereiro-1854-590146-publicacaooriginal-115292-pe.html  
13 Expressão que faz referência a um quadro de Modesto Broccos, que simboliza a 
miscigenação no processo de branqueamento populacional do Brasil. A pintura é de um 
retrato de família em três gerações, marcado pelas distintas gradações de cor entre as 
personagens. 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-1331-a-17-fevereiro-1854-590146-publicacaooriginal-115292-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-1331-a-17-fevereiro-1854-590146-publicacaooriginal-115292-pe.html


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

21 

 

(LOTIERZO, 2013). Mas para isso ocorrer, era necessário estimular a vinda de 

imigrantes brancos europeus e a proibição de chegada de novos africanos14.  

Os registros históricos apontam para uma política negativa para os traços 

que formavam complexos culturais não europeus. Além disso, novas identidades 

históricas foram construídas a partir do ideal de “raça”. Dessa forma, a escola, 

desde a colônia, torna-se formadora e reprodutora de um modelo de sociedade na 

qual a Europa é um objetivo a ser alcançado, como sinônimo de civilização, 

progresso e conhecimento; ao passo que era negado, aos indígenas, africanos e 

afro-descendentes, até mesmo a sua existência em terras brasileiras. Aos negros 

brasileiros, esperava-se o seu branqueamento como solução para a pátria.  

A título de conclusão, vale ressaltar que esse processo de manutenção de 

uma hegemonia cultural traz em si a colonialidade do poder e, consequentemente, 

do saber. Isso por naturalizar o predomínio do imaginário daquele europeu 

colonizador, marginalizando e reprimindo os saberes, culturas e práticas dos não-

europeus não mais sob o domínio colonial. Fundamentalmente, foi parte da política 

de Estado estabelecer padrões eurocêntricos para o reconhecimento cultural e 

social. Inclusive nos currículos escolares, desde o currículo formal até o real, 

perpassando pelo oculto, na medida em que desde a educação infantil, aos 

educandos foram apresentados códigos e conhecimentos construídos 

historicamente de uma elite, extremamente eurocentrada, silenciando todos os 

demais horizontes epistemológicos.  

Portanto, as referidas leis 10639/03 e 11645/08 são necessárias no contexto 

das disputas no campo das políticas públicas escolares, com destaque para as 

curriculares, por ser um contraponto a esta colonialidade. Bem como, são 

importantes na legitimidade para a construção e fortalecimento de uma pedagogia 

decolonial: que assume o compromisso de garantir iguais direitos às histórias e 

culturas que compõem a nação brasileira. A reeducação das relações etnicorraciais 

deve se pautar pela visibilidade oferecida aos traços culturais e dos conteúdos que 

constituem a história indígena, africana e afro-brasileira.  

A proposta de uma pedagogia decolonial situa-se a partir de uma agenda 

política de transformação. Porque ainda que a multiculturalidade seja levada 

realmente em conta, as relações assimétricas de poder devem ser consideradas na 

construção de um projeto comum. As diferenças devem ser dialeticamente 

 
14 O que se deu por meio do Decreto 528, de 1890. Disponível em 
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-528-28-junho-1890-
506935-publicacaooriginal-1-pe.html 
 

https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-528-28-junho-1890-506935-publicacaooriginal-1-pe.html
https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-528-28-junho-1890-506935-publicacaooriginal-1-pe.html


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

22 

 

integradas. Fundamentalmente, o intercâmbio entre culturas deve se dá de forma 

crítica, cada tijolo deve ser valorizado.  

A proposta de uma pedagogia decolonial e de 

interculturalidade crítica requer a superação tanto de padrões 

epistemológicos hegemônicos no seio da intelectualidade 

brasileira quanto a afirmação de novos espaços de 

enunciação epistêmica nos movimentos sociais (OLIVEIRA e 

CANDAU. 2010: 36)  

 

 

 

Referências Bibliográficas 

 

APPLE, Michael W. “A Política do Conhecimento Oficial: faz sentido a ideia de um 

currículo nacional”. In: MOREIRA, Antônio Flávio Barbosa & SILVA, Tomaz Tadeu 

da. Currículo, Cultura e Sociedade. 9º ed., São Paulo: Cortez, 2006. 

 

BOULOS JUNIOR, Alfredo. História, sociedade & civilização, 7º ano. 3º edição, São 

Paulo: FTD, 2015. 

  

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 96: estabelece as Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional. Brasília: [s.n.], 1996. 

  

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros 

Curriculares Nacionais (Ensino fundamental). Brasília: MEC, 1997. 

  

CANDAU, V. M. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre 

igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, v. 13 n. 37 jan./abr. 2008. 

 

CAPUTO, Stela Guedes. Educação nos terreiros e como a escola se relaciona com 

crianças de candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 

 

 GASPARELLO, Arlette M. Construtores de identidades: a pedagogia da nação nos 

livros didáticos da escola secundária brasileira. São Paulo: Iglu, 2004. 

  

LOTIERZO, Tatiana H. P. Contornos do (in)visível: A redenção de Cam, racismo e 

estética na pintura brasileira do último Oitocentos. Dissertação de Mestrado 

apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social do 



RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

23 

 

Departamento de Antropologia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo. São Paulo, 2013. 

 

KANTOVITZ, Geane. “As apropriações do saber histórico por meio do livro didático 

de História da rede Salesiana de Escola”. In: História & Ensino, Londrina, v. 20, n. 

1, p. 171-195, jan./jun. 2014 

 

MAIA, Andrea Paula Rego; Silva Cícero Nilton Moreira. Educação escolar e 

multiculturalismo: lendo e refletindo realidades sociais na sala de aula. In: 

PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO Revista de Educação e Sociedade, Naviraí, v. 6, n. 11, 

p. 200-216, jan./jun. 2019. 

  

MATTOS, Ilmar R. O tempo Saquarema. São Paulo: HUCITEC, 2004. 

 

MOREIRA, A. F. e SILVA, T. T. (Orgs.) Currículo, cultura e sociedade. São Paulo: 

Cortez, 2005. 

 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. Pedagogia decolonial e 

educação antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista, Belo 

Horizonte, v.26, n.01, p.15-40, abr., 2010. 

 

SALLA, Fernanda. Ensino Religioso e escola pública: uma relação delicada, 2013.In: 

Nova Escola, Revista Digital. Disponível em 

https://novaescola.org.br/conteudo/74/ensino-religioso-e-escola-publica-uma-

relacao-delicada . Acesso em 10 de outubro de 2019.  

 

SANTOS, Babalawô Ivanir dos [et al.] (organizadores). Intolerância religiosa no 

Brasil: relatório e balanço = Religious intolerance in Brazil: report account / Edição 

bilíngue – Rio de Janeiro: Klíne: CEAP, 2016. 

 

SANTOS, Lucimar Felisberto.  Demonologia e religiosidade afro-brasileira: o Diabo 

no imaginário colonial. In: Revista Escrita da História, Ano V, vol. 5, n. 9, jan./jun. 

2018. 

 

 SCHWARCZ, Lilia Moritz. O Espetáculo das Raças: cientistas, instituições e questão 

racial no Brasil– 1870-1930. São Paulo: Cia das Letras, 1993. 

 

https://novaescola.org.br/conteudo/74/ensino-religioso-e-escola-publica-uma-relacao-delicada
https://novaescola.org.br/conteudo/74/ensino-religioso-e-escola-publica-uma-relacao-delicada


RJHR XII: 23 (2019) – Lucimar Felisberto dos Santos e Sabrina Machado Campos 

24 

 

SILVA, M. J. A.; BRANDIM, M. R. L. Multiculturalismo e educação: em defesa da 

diversidade cultural. Diversa, Ano I, n. 1, p. 51-66, Jan./Jun. 2008. Disponível em: 

http://leg.ufpi.br/subsiteFiles/parnaiba/arquivos/files/rd-ed1ano1-

artigo4_mariasilva.PDF Acesso em: 21/09/2019. 

 

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade 

popular no Brasil Colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 1986. 

 

______________. O Inferno Atlântico: Demonologia e Colonização – séculos XVI-

XVIII.São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

https://nam01.safelinks.protection.outlook.com/?url=http%3A%2F%2Fleg.ufpi.br%2FsubsiteFiles%2Fparnaiba%2Farquivos%2Ffiles%2Frd-ed1ano1-artigo4_mariasilva.PDF&data=02%7C01%7C%7Caebbe69177d84b3a6cdb08d73ecc877c%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C637046920478581752&sdata=exCYgmLsFWNMpqFKmEvcx07Hb%2BiIHBI4%2BghZ5XmAbpw%3D&reserved=0
https://nam01.safelinks.protection.outlook.com/?url=http%3A%2F%2Fleg.ufpi.br%2FsubsiteFiles%2Fparnaiba%2Farquivos%2Ffiles%2Frd-ed1ano1-artigo4_mariasilva.PDF&data=02%7C01%7C%7Caebbe69177d84b3a6cdb08d73ecc877c%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C637046920478581752&sdata=exCYgmLsFWNMpqFKmEvcx07Hb%2BiIHBI4%2BghZ5XmAbpw%3D&reserved=0

