4
Revista ©
/ ISSN 19834810

JESUSHISTORICO

RevistideEstndos Sobre oW esus Historico ® s iRecepcan:
’ N ae Loadid L - P M|

m.g,_;"", ety B AAR N
e Y N © sy oy = o v e e

Recebido em: 31/11/2019
Aceito em: 12/12/2019

A Cidade do Feitico

Belle Epoque e a “Marca da Degeneracdo”: Candomblé e o Islamismo Malé

The City of Spell

Belle Epoque and the “Mark of Degeneration”: Candomblé and Islam Malé

Mestranda Thamires Guimaraes!
PPGECC- UERJ/FEBF
http://lattes.cnpq.br/5431895175779049

Resumo: Este artigo tem como objetivo analisar o conjunto de crbnicas de Jodo do
Rio, “As Religides no Rio”, de 1904, e entender a visdo que se tinha das religiosidades
negras em face ao ideal civilizatério europeu, o qual excluia qualquer manifestacdo
da cultura negra dos planos da Primeira Republica em modernizar a entdo capital do
pais, Rio de Janeiro. Aqui abordarei as duas maiores religides negras da época: o
Candomblé e o Islamismo Malé?, que compartilhavam diversos tracos em comum,
mas o principal deles era a perseguicdo institucionalizada da Republica higienista,

bases da intolerancia religiosa.

Palavras-chaves: Belle Epoque- Religiosidades Negras- Higienismo

Abstract: This article aims to analyze Jodo do Rio's set of chronicles, “Religions in
Rio”, from 1904, and to understand the view of black religiosities in the face of the
European civilizing ideal, which excluded any manifestation of black culture. of the

plans of the First Republic to modernize the then capital of the country, Rio de

1 Mestranda do programa de Educaco, Cultura e Comunicagdo em Periferias Urbanas da UERJ/FEBF.
Atualmente desenvolvo a pesquisa “A Cidade do Feitico: Jodo do Rio entre os Feiticeiros Cariocas”,
orientada por Nielson Bezerra.

2 Opto por utilizar esse termo visando diferenciar o Islamismo tradicional do que era praticado no Rio de
Janeiro deste periodo. Segundo Reis (2003) era o termo ao qual os africanos mugulmanos eram conhecidos
no Brasil, os africanos de etnia Yoruba chamavam assim aqueles que praticavam o Isla.


https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=6D63D19D4568A02B4D6169D93AABE90C

RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

Janeiro. Here I will address the two major black religions of the time: Candomblé and
Islam Malé, which shared several common features, but the main one was the
institutionalized persecution of the hygienist Republic, the basis of religious

intolerance.

Key Words: Belle Epoque-Black Religiousities- Hygienism

26



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

De tudo isso resultou que, obrigados a vida inteira a dissimular e a
ocultar a sua fé e as suas praticas religiosas, subsiste ainda hoje na
memoria do negro e subsistird por largo tempo a lembranca das
perseguicoes de que foram vitimas nas suas crencas, intimamente
associada no seu espirito ao temor de confessa-la e dar explicagbes
a respeito (NINA RODRIGUES, 1935: 11).

No ano de 1904, em pleno periodo da chamada Belle Epoque carioca, a mais
completa e detalhada obra sobre o cotidiano e as praticas religiosas dos negros da
cidade do Rio de Janeiro foi publicada. O conjunto de cronicas intitulada “As Religides
no Rio” de autoria do famoso jornalista Jodo do Rio3, fez um estrondoso sucesso,
abrindo as portas para um novo tipo de jornalismo, a reportagem.

Neste conjunto de crbnicas, Jodo do Rio descreve suas experiéncias na
investigacao das diferentes religides existentes na cidade, o destaque que darei é
guanto as religides praticadas pelos negros e como o jornalista, ao descrevé-las,
ajuda na construcdo do ideal civilizatério da Primeira Republica, de um pais que se
via caminhando a um modelo europeu de civilizagdo.

Era preciso colocar o pais no rumo dessa modernidade e para isso era preciso
reprimir quaisquer sinais de barbarie, ou seja, tudo o que ndo era branco, europeu e
com valores burgueses. O pais deveria ser “limpo” e normatizado segundo as regras
civilizatérias vigentes, tendo Jodo do Rio como um dos principais denunciadores das
desgracas que acometeriam a elite, se continuassem a manter “esse tipo de gente”
na cidade.

Nas modernas sociedades a midia ocupa um lugar privilegiado na criacdo e
manutencdo dos valores republicanos, da identidade nacional. Segundo Muniz Sodré
(1996) A midia se torna o locus primordial de moldagem ideoldgica do mundo, ou
seja, a midia foi a responsavel por criar os cddigos de pertencimento nacional, a
partir das relacdes sociais, com o claro objetivo de homogeneizar e unificar a
sociedade dentro de um padrdo cultural aceitavel, civilizado.

Os objetivos destas cronicas eram a condenagao total dos habitos e cultura
de tudo o que fosse relacionado as classes subalternas, junto com a negacdo de
gualquer elemento que viesse remeter a cultura popular, fortemente concentrada na
figura do negro. Para isso, era preciso reacender o clima de medo e rejeigao que a
sociedade burguesa branca tinha de tudo o que fazia parte desse universo negro.

Segundo Serafim e Santos (2015) o jornalista procurou separar as religides

pesquisadas com um claro objetivo de diferencia-las entre aquelas que contribuiriam

3 Jodo do Rio era o pseuddnimo que Jodo Paulo Alberto Coelho Barreto adota em 1903 (quando comeca a
atuar no jornal Gazeta de Noticias), aos 22 anos. Famoso jornalista carioca do inicio do século XX, que
nasceu em 5 de Agosto de 1881, na rua do Hospicio, no Rio de Janeiro, filho de uma mulata com um
positivista, e até o ano de sua morte, 1921, fez muito sucesso com suas cronicas acerca do cotidiano da
cidade.

27



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

positivamente para o ideal de civilizagdo da nova Republica com a “bondade”, a
“honestidade”, etc., e aquelas que seriam o motivo da incivilidade e um problema
para a “evolucdo” da sociedade, ao passo que eram ligadas a exploragdo da fé,
crimes, perversoes, vicios, loucura e histeria.

E importante salientar que dentre as religides descritas por Jodo do Rio, o
catolicismo ndo foi posto em anadlise, desta maneira o jornalista se propde a
relacionar as religides que estariam mais proximas ao catolicismo e
consequentemente mais proximas do ideal de civilizagdo. Esta ideia fica mais clara
quando se observa sua analise sobre a experiéncia que teve com os evangélicos, na
época representavam um pequeno grupo:

A Unica religido compativel com a nossa Republica é exactamente o
evangelismo christdo. Submette-se as leis, préga o casamento civil,
obedece o codigo e é, pela sua pureza, um esteio moral [...] os
evangelistas serao muito brevemente uma forga nacional, com chefes
intellectuaes, dispondo de uma grande massa (JOAO DO RIO, 1976:
104).

Bem diferente da abordagem que ele faz das religides africanas.
Demonstrando claramente que o seu discurso visava encontrar nas ruas da cidade o
que seria de bom proveito para a Republica e consequentemente para o progresso
do pais. Totalmente de acordo com os ideais higienistas do periodo, que encontravam
suas bases nos homens da ciéncia europeus.

Essa posicao de Jodo do Rio seria uma tentativa de identificar a quais grupos
cada religido estava ligada, para assim tracar um panorama de civilidade dentro de
cada crenga. O que se assemelha ao “processo civilizador” de Norbert Elias (1994)
qgue vé o mesmo procedimento ocorrendo na Franga quando a classe burguesa busca
padrdes de condicionamentos de comportamentos visando se afastar das classes
baixas, “inferiores” e “primitivas”, segundo o autor essa padronizacdo serviria para:

(...) expressar a auto-imagem da classe alta europeia em
comparagao com outros, que seus membros consideravam mais
simples ou mais primitivos, e ao mesmo tempo caracterizar o tipo
especifico de comportamento através do qual essa classe se sentia
diferentes de todos aqueles que julgava mais simples mais primitivos
(ELIAS, 1994: 54).

E interessante notar que Jodo do Rio estd sempre preocupado em apontar a
procedéncia dos crentes de cada religido, e com as religides africanas nado é diferente.
Os frequentadores destes cultos eram tidos como falsificadores e criminosos, e os
sacerdotes estariam preocupados unicamente com o ganho financeiro. Um exemplo
disso é a avaliagdo que o jornalista faz em uma dessas cronicas, chamada “O
Satanismo”. Observem abaixo como ele trata o “satanista” branco e os “satanistas”
negros, no primeiro exemplo ele conta a entrevista que fez com um certo Dr. Justino,

um homem branco de classe média, que explicou como os “feiticos” eram feitos:

28



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

-Animado do seu édio, o mago dominava as particulas fluidicas do
odiado, e praguejando acabava atirando a boneca ao fogo, depois de
trespassal-a com uma faca. Nessa occasido o odiado morria.

-E o choque de volta?

-Quando o enfeiticado percebia, em logar de consentir nas
perturbacdes profundas do seu ser, aproveitava os fluidos contra o
assassino e havia conflagragao.

O magico, porém, podia envenenar o dente da pessoa, distender-se
no ether e ir tocal-a (JOAO DO RIO, 1976: 159).

Agora, mais a frente na mesma cronica, Jodo do Rio destaca que o Satanismo
agora era uma religiao de negros, que teria sido degenerada pelos africanos e seus
descendentes: “Hoje, os feiticeiros sdo negros, os fluidos de uma raga inferior
destinados a um dominio rapido. Os maleficios satanicos estdo inundados de azeite
de dendé e de hervas de caboclos (JOAO DO RIO, 1976: 160) ”.

Observem como sao tratados os dois lados do “Satanismo”, coloco entre aspas
porque claramente Jodo do Rio, quando se refere aos negros, esta tratando
possivelmente do Candomblé. Percebam a diferenca com que o jornalista trata de
dois supostos seguidores do “Satanismo”. O primeiro, Dr. Justino, um homem branco
de classe média, é chamado de “mago” e “magico”, quando vai falar dos negros o
tom muda e ele os chama de “feiticeiros”, “satanicos”, “raga inferior”. Aqui ele
salienta as bases da Republica, o racismo estrutural que se apoiava no cientificismo
para se tornar uma forca estruturante dos paises que se industrializavam e
desejavam seguir em rumo ao progresso nos moldes europeus.

Essa diferenca de tratamento vai muito além das paginas dos jornais. Lembro
aqui que, visando se aproximar do ideal europeu, o Brasil adotou o principio da
laicidade do Estado, garantindo a liberdade de culto. Entretanto, as praticas religiosas
africanas encontravam no Cédigo Penal de 1890 uma barreira, que tinha como
objetivo deixar claro que nada ligado aos negros seria tolerado no pais,
principalmente na entdo capital, o Rio de Janeiro, que via seu centro se modernizando
nos moldes franceses. Essa perseguicdo vai desde o inicio da expulsao dessa classe
empobrecida e negra do Centro da cidade com os “bota-abaixo” dos corticos, até a
criminalizacdo da pratica das religibes de matriz africanas, que neste periodo
estavam divididas entre o Islamismo malé e o Candomblé. Essa criminalizagdo
constava diretamente no Cddigo Penal, mas estava nas entrelinhas:

Art. 156 - Exercer a medicina em qualquer de seus ramos, a arte
dentdria ou a farmacia; praticar a homeopatia, a dosimetria, o
hipnotismo ou magnetismo animal, sem estar habilitado segundo as leis
e regulamentos.

Penas - de prisdo celular por um a seis meses, e multa de 100$000
a 500$000.

Paragrafo Unico: Pelos abusos cometidos no exercicio ilegal da medicina
em geral, os seus atores sofrerdo, além das penas estabelecidas, as
que forem impostas aos crimes que derem casos.

Art. 157 - Praticar o espiritismo, a magia e seus sortilégios, usar de
talismas e cartomancias, para despertar sentimentos de 6dio ou amor,

29



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

inculcar cura de moléstias curaveis ou incuraveis, enfim, para fascinar
e subjugar a credulidade publica:

Penas - de prisdo celular de um a seis meses, e multa de 100$000 a
500$000.

Paragrafo 12 Se, por influéncia, ou por consequéncia de qualquer destes
meios, resultar ao paciente privacdo ou alteracdo, temporaria ou
permanente, das faculdades psiquicas.

Penas - de prisdo celular por um ano a seis anos, e multa de 200$000
a 500$000.

Paragrafo 2° Em igual pena, e mais na privagdo de exercicio da
profissdo por tempo igual ao da condenacdo, incorrera o médico que
diretamente praticar qualquer dos atos acima referidos, ou assumir as
responsabilidades deles. (...)

Art. 158 — Ministrar ou simplesmente prescrever, como meio curativo,
para uso interno ou externo, e sob qualquer forma preparada,
substancia de qualquer dos reinos da natureza, fazendo ou exercendo
assim, o oficio do denominado curandeirismo.

Penas - de prisdo celular por um a seis meses e multa de 100$000 a
500$000.

Paragrafo Unico: Se do emprego de qualquer substancia resultar a
pessoa privagdo ou alteragdo, temporaria ou permanente, de suas
faculdades psiquicas ou funges fisioldgicas, deformidades ou inabilitagéo
do exercicio de 6rgdo ou aparelho organico, ou, em suma, alguma
enfermidade:

Penas - de prisdo celular por um a seis anos, € multa de 200$00 a
500$000.

Se resultar morte:

Pena - de prisdo celular por seis a vinte e quatro anos

(COLECAO DE LEIS DO BRASIL, 1890: 69).

A liberdade de culto era assegurada, porém era ilegal praticar o “espiritismo”
a “magia” e “sortilégios”, assim como “praticar a medicina ilegalmente”, todas essas
praticas eram relacionadas aos costumes religiosos de origem africana espalhados
pela cidade. A medicina cientifica travou uma intensa perseguicao contra curandeiros
negros da cidade. Segundo Santos (2018) essa situacao se deu pela reivindicagao
dos médicos ao monopdlio da cura, entretanto, encontraram uma grandiosa barreira:
a crenca na feiticaria era legitimada pelo imaginario popular, ou seja, a procura pela
cura por meios “alternativos” era comum, ainda se levarmos em conta a dificuldade
de acesso aos médicos neste periodo. Jodo do Rio (1976) ja tinha percebido isso em

1904, tanto que deixa transparecer sua insatisfacdo com essa situacgao:

Nés dependemos do feitigo. [...] Nos continuamos fetiches no fundo,
como dizia o philosopho, mas rojando de medo deante do Feitico
africano, do Feitico importado com os escravos, e indo buscar
tremulos a sorte nos antros, onde gorillas manhosos e uma sucia de
pretas cynicas ou hystericas desencavam o futuro entre kagados
estrangulados e penas de papagaio. [...] O Feitigo € o nosso vicio, o
nosso goso, a degeneracao. Exige, damos-lhes; explora, deixamo-
nos explorar, e, seja elle maitre-chanteur, assassino, larapio, fica
sempre impune e forte pela vida que |lhe empresta 0 nosso dinheiro
(JOAO DO RIO, 1976: 25-26)

Joao do Rio (1976), inclusive, descreve em algumas de suas conversas com
yalorixas e babalorixads da cidade, o quanto a populagdo branca, alguns da alta

sociedade, ia em busca da cura africana. Esta situacao também é notada por Sampaio

30



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

(2000) quando mostra que clientela de Jucd Rosa* incluia membros das elites
brancas, que compartilhavam das mesmas crencgas nas “magias africanas”.

Segundo Santos (2018) a citacdo desse Cdédigo Penal ao “baixo espiritismo”
se da em face de muitas figuras da politica comegcarem a se juntar ao movimento
kardecista, mais bem aceito do que as “magias africanas”, por se tratar de uma
religido de origem francesa, portanto, ligada ao ideal civilizatério tao esperado pela
sociedade burguesa do pais. Maggie (1992) aponta que, nos processos analisados
por ela, o que estava sendo criminalizado e perseguido era o uso desse espiritismo
para “o mal”, visando a substituicdo da medicina cientifica pelo curandeirismo
africano. Esta perseguicdo foi estampada nos jornais da época, que “comemoravam”
a “limpeza” feita pela policia na cidade.

O Candomblé da Rua de S. Claudio

Com vista a policia do 99° Districto

Agora que a policia parece estar empenhada em sanear a cidade dos
péssimos elementos que a infestam, configura-se-nos opportuno
solicitar immediatas e energicas providencias no sentido de ser dado
paradeiro as scenas ignobeis e indecorosissimas de que é theatro a
casa da rua de S. Claudio n. 13, em que reside Salustiano de tal,
empregado na Reparticdo Geral dos Telégraphos.

O referido individuo, associado a um tal Benedicto Ramos, um typo
desocupado e perverso, entrega-se todas as segundas, quartas e
sextas-feiras, & pratica das mais exquisitas feitigarias, que é sempre
acompanhada de defumadores e de uma barulhada infernal.

A vizinhanga, jd ndo podendo supportar os inconvenientes advindos
de tao perigoso antro, pede por nosso intermédio, urgentes medidas
das autoridades do 99° districto, afim de que seja dado cabo nos
inquantificaveis abusos que praticam na casa em questdo (Gazeta de
Noticias, 2 de Abril de 1918: 2).

Nesta reportagem do jornal Gazeta de Noticias é possivel notar o carater
denunciativo da tal casa de Candomblé da rua de S. Claudio. Esta noticia leva a
discussado da higienizacdo da cidade, os “péssimos elementos que infestam” a cidade
era a populacdo negra, que deveria ser afastada das areas centrais, e sua
religiosidade reprimida e condenada por aqueles que desejavam se ver livres da
barbérie e incivilidade estampadas na cor da pele dos “indesejaveis”.

A todo momento é defendida a visao dos cultos africanos como uma farsa para
enganar os “brancos ingénuos”. Jodo do Rio (1976) também acredita que estes cultos
sdo falsificagdes, com o Unico intuito de arrecadar dinheiro. Em uma passagem ele
diz: “o culto precisa de mentiras e de dinheiro. Todos os cultos [africanos] mentem
e absorvem dinheiro. Os que nos desvendaram os segredos e a machinagao
morreram. Os africanos também matam (JOAO DO RIO, 1976: 47) ”. Com isso ele
deixa clara sua crenca no envolvimento destes africanos com a criminalidade e a

falsificagao.

4 Célebre feiticeiro negro do Rio de Janeiro Imperial, famoso por enfrentar a medicina cientifica com seu
curandeirismo (SAMPAIO, 2000).

31



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

A perseguicao ao Candomblé neste periodo era institucionalizada. Julio Braga
(1995) enxerga o Candomblé como um suporte permanente do processo de
revitalizacdo da identidade do negro, por conta disso a intensa repressdao nao pode
somente ser vista como uma mera proibicao religiosa, o que estava em jogo eram as
forgas civilizatdrias negro-africanas que estavam sendo restauradas a partir do viés
religioso destas pessoas.

A repressdo ao Candomblé era um instrumento de poder da classe dominante
contra a presenca dos valores culturais considerados “primitivos” e que entravam na
contramado do projeto civilizatério ocidental. Mesmo com a intensa repressao policial,
os adeptos resistiam com a crenga nos orixas por meio de diferentes estratégias,
gue, segundo Braga (1995) variavam entre o enfrentamento e a negociagdo, o que
resultou em uma forma tipica de resisténcia cultural, com a absorcdo de praticas e
valores ndo tradicionais africanos, como foi o caso do Islamismo malé> dentro dos
Candomblés.

Sobre a religido malé, muito se tem mencionado sobre as comunidades
formadas na Bahia, mas aqui sera tratado sobre os grupos mugulmanos negros que
habitavam ao Rio de Janeiro em conjunto com os seguidores do Candomblé. Um
numero alto de mestres malés chegou ao Brasil para serem escravizados, durante o
século XIX. O que possibilitou a organizacdo da religido, dentro das limitacbes do
cativeiro, assim como sua sobrevivéncia e a propaganda. De acordo com Reis (2003)
estes mestres malés foram os responsaveis pela abertura de escolas e casas de
oracdo voltadas ao aprendizado da doutrina Islamica.

Freyre (1995) observa que nestes espacos era comum a utilizacao de tintas
azuis, importadas da Africa, que serviriam para os “feiticos e mandingas”. Eram
utilizadas para escrever sinais cabalisticos em tabuas de madeira, que depois seriam
lavadas e a agua oferecida aos fiéis, que bebiam para “fechar o corpo”. A agua
também poderia ser langada no caminho da pessoa que se quisesse enfeiticar. Sobre
esta pratica Reis, Gomes e Carvalho (2010) ressaltam que eram comuns aos negros
malés, como também a preparacao de amuletos com inscrigdes do alcordo, figuras
cabalisticas e encantagGes. Ao ser questionado sobre estas praticas Rufino® descreve
a conduta comum aos mestres malés: “para tanto, escrevia o0 nome do mogo de

frente para o da moga num dos lados de sua prancha de oracOes e encantos e ‘rezava’

> Termo ao qual os africanos mugulmanos eram conhecidos no Brasil. Segundo Reis (2003) os africanos
de etnia Yoruba chamavam assim aqueles que praticavam o Isla. No Rio de Janeiro eram conhecidos como
mina.

6 Rufino José Maria foi preso em 3 de Setembro de 1853, em sua residéncia em Pernambuco. Ele era liberto
de nacdo nagd, origem iorubd, era mugulmano, chamado de Abuncare (REIS; GOMES; CARVALHO,
2017:9).

32



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

sobre o outro lado da mesma, quer dizer, escrevia féormulas para amarrar casais
(REIS; GOMES; CARVALHO, 2010: 310) ”.

Quando Rufino ou Abuncare foi preso, descreve Reis, Gomes e Carvalho
(2010), foram encontradas em sua casa pranchetas, rosarios (tessubd), papéis e
livros manuscritos em arabe, além de penas de escrever e tintas de diversas cores,
juntamente com um exemplar do Alcordo, livros de rezas, etc. Exatamente os
mesmos objetos que Jodo do Rio descreve na casa de um dos mestres malés em que
ele este presente:

[...] vestem o abadd uma tunica branca de mangas perdidas,
enterram na cabeca um fila vermelho, donde pende uma faixa branca
[...]. Essas creaturas contam a noite o rosario ou tessubd, tém o
preceito de ndo comer carne de porco, escrevem as oragdes numas
taboas, as atd, com tinta feita de arroz queimado, e jejuam como os
judeus quarenta dias a fio, s6 tomando refeicdo de madrugada e ao
por do sol (JOAO DO RIO, 1976: 5,6).

A presenca dos negros minas no pais gerava desconfianga e histeria ainda por
conta da revolta de 1835. A populagdo passou a temer aqueles que praticavam a
religido malé. Neste periodo principalmente na Bahia, os negros “suspeitos de
praticarem a feiticaria malé” eram alvo de diversos abusos por parte do Estado além
da violéncia fisica, diversas incursdes policiais foram realizadas nas casas de
africanos libertos ou ndo. De acordo com Reis (2003) foi uma verdadeira caca as
bruxas, qualquer objeto encontrado que ligasse o individuo a crenca malé tornava
todos os moradores prisioneiros imediatamente.

Ao mesmo tempo em que estas praticas se tornaram comuns na provincia
baiana, na capital do Império nao fora diferente. Reis (2003) comenta que o reviste
das casas de africanos foi adotado na cidade, qualquer “preto suspeito” era
investigado, do mesmo modo que batuques e outras manifestacbes culturais
africanas foram proibidas.

O viajante Al-Baghdadi’ (2001) relata esta perseguicdo aos mugulmanos na
cidade do Rio de Janeiro, quando este vai ensinar algumas praticas do Isla a
comunidade malé e eles o alertam, “se vocé usar seus trajes, nés ndo poderemos
mais ir a sua casa, e sua utilidade se esvaira, pois se os cristdos souberem que vocé
€ mugulmano hdo de imaginar o mesmo de nos (AL-BAGHDADI, 2001: 19) ",

O Isla praticado por estas comunidades de africanos malés da cidade ficou

conhecido como misticismo malé. Alguns autores observam que este Islamismo era

7 Al- Baghdadi (2001) chega ao Brasil, por conta dos ventos que impulsionaram a embarcacdo a aportar no
Rio de Janeiro. Ele percorre as ruas da cidade e descobre que sua religido também estava sendo praticada
naquele local, por pequenas comunidades, que, segundo ele, ndo era o verdadeiro Isla. Estavam distanciados
dos verdadeiros ensinamentos do Profeta, e por isso resolve permanecer para doutrina-los.

33



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

dotado de praticas misticas e esotéricas. Al- Baghdadi (2001) relatou a situagdo das
comunidades mugulmanas em 1865:

Cada facgao de mugulmanos tem um lider que dirige as questbes do
grupo. Ele chama-se Alfa ou Iman. (...) secretamente, eles nao
gostam uns dos outros. Cada um deles pretende atrair para si o lado
oposto. Por varias vezes eu tentei intermediar as disputas entre eles
e minimizar seus vicios. Estdo completamente ocupados com a
geomancia e a magia natural. Conhecem algumas palavras em lingua
Siria e batidas de lingua. Cada lider faz uso desses recursos para
atrair membros para seus grupos. Seu poder reside em sua
severidade. Eu juro diante deles que essas sdo ciéncias sem
beneficio. Eu lhes disse isso varias vezes e procurei mostrar-lhes que
¢ ilicito lidar com essas mentiras. Eles demonstraram obe(jiéncia, mas
eu suspeito de que isso seja somente para me satisfazer. E impossivel
erradicar essa maneira como eles vivem (AL-BAGHDADI, 2001: 8).

Décadas mais tarde Jodo do Rio também revelaria o misticismo contido no
Islamismo praticado no Rio de Janeiro. Ele chega a afirmar que os africanos malés
“s30 mahometanos com um fundo de mysticismo (JOAO DO RIO, 1976: 5) ”. Assim
sendo a crenga malé permaneceu no ambito mistico desde as consideracdes de Al-
Baghdadi em 1865, até a matéria jornalistica de Jodo do Rio em 1904.

Em diversos momentos durante a leitura das cronicas de Jodo do Rio (1976)
me deparo com alguns nomes de personalidades ora tidas como seguidoras do
Candomblé, ora muculmanas. Além disso, as duas praticas religiosas sdao colocadas
sob 0 mesmo prisma, o da feiticaria. De acordo com Bourdieu (2007) existe uma
certa tendéncia em relacionar as praticas e representagdes dos grupos populares a
magia e feitigaria. Segundo esta linha de pensamento os detentores do monopdlio da
gestao do sagrado (dominadores) e os leigos (dominados) definidos como profanos,
sdo a chave para se entender o principio desta contradicdo entre sagrado e profano:

Uma vez que a religido [...] esta predisposta a cumprir uma fungdo
de associacdo e de dissociagao, ou melhor, de distingdo, um sistema
de praticas e crengas esta fadado a surgir como magia ou como
feiticaria, no sentido de religiao inferior, todas as vezes que ocupar
uma posicao dominada [...] (BOURDIEU, 2007: 43).

Ao utilizar como referéncia a religido dominante, o catolicismo, Jodo do Rio
(1976) indica que as religiosidades africanas nao passam de feiticaria. Segundo
Serafim e Santos (2015) o que se tinha como nogao de religiao “civilizada” era o
catolicismo por conta disso, Jodo do Rio (1976) tratou de definir as tudo o que era
costume dos negros como curandeirismo e feiticaria, ao mesmo tempo em que as
religibes que aparentavam similaridades com o catolicismo, eram tidas como
auxiliares ao progresso da sociedade.

Desde o periodo colonial, as religiosidades de matriz africana
ocuparam uma posigdo de subalternidade em face da hegemonia do
catolicismo. Para a ortodoxia da Igreja, as praticas rituais
afrodescendentes eram supersticdo, feiticaria, idolatria, magia,
nunca religido (PARES, 2018: 400-401).

34



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

Parés (2018) considera que a busca pelo ideal civilizatério trouxe as religides
africanas uma demonizacdao por parte das igrejas, patologizacdo por parte da
medicina e criminalizagdo por parte dos cédigos penais, além de ser “denunciada”
pelos jornalistas, como Jodo do Rio.

Sem saber, Jodo do Rio retratou os ultimos fiéis da religido malé no Rio de
Janeiro, ao mesmo tempo em que aproxima a religido malé ao Candomblé. O
jornalista observa praticas comuns, assim como o0s mesmos atores. Alguns
personagens das cronicas ora eram tidos como alufas, ora eram ligados ao
Candomblé. Um exemplo € a histéria de Jodo Alaba®, descrito como um pai de santo
que utilizava em suas praticas “dous negros nds com o tessubad, rosario, na mao, a
hora de meia noite (Jodo do Rio, 1976: 55) ”. O tessuba se assemelha a um rosario
catdlico, e os muculmanos costumam utilizar em suas rezas.

Outro exemplo dessa visao unificadora entre mugulmanos e praticantes do
Candomblé é a histéria de um certo Henrique Assumano® Mina do Brasil, ora tido
como um famoso alufa, ora um respeitado babalorixa. Era radicado do Rio de Janeiro
e pertencente a comunidade da Pequena Africa, entre fins do século XIX e inicio do
XX:

As informacGes biograficas sobre Assumano sdo esparsas ou mesmo
conflitantes. Em alguns momentos, ele é descrito como um famoso
pai-de-santo e, em outros, como um negro malé, o “principe dos
alufas”, o lider isldmico que trabalhava com os astros e costumava
passar dias em jejum. Dessa forma, Assumano Henrique Mina do
Brasil, que trazia grafado em seu nome a descendéncia “mina”,
parecia transitar por praticas religiosas que remetiam as tradicGes da
Africa Ocidental, regido de onde vieram seus pais (FARIAS, 2002: 2).

Assumano chegou a ser processado pelo artigo 157 do Cédigo Penal de 1890,
com a acusacgao de falso espiritismo e cartomancia, mas o processo acabou sendo
arquivado. Alguns objetos foram apreendidos em sua casa, tais como: um par de
chifres de carneiro, trés caramujos grandes, um pedaco de pele de cabra e fios de
cabelo, além de “receitas em caracteres arabicos”. Farias (2002) ainda comenta que
Pai Assumano ja era conhecido da policia, por se destacar como o famoso “protetor

III

espiritual” do sambista Sinho e de José do Patrocinio.

8 Jodo Alaba tinha seu terreiro na rua Bardo de Sdo Félix, proximo ao famoso cortico Cabeca de Porco. Seu
terreiro ficou famoso por confirmar Tia Ciata de Oxum como yalorix4. Foi iniciado na Bahia, e morreu em
1924, tendo sua casa de Candomblé fechada. Apds isso, Dona Pequena d’ Oxaguid e seu marido Vicente
Bankolé herdam os assentamentos de Alaba e com a ajuda de Y& Davina (personagem importante na
histéria da formacdo do Candomblé no Rio de Janeiro) inauguram outro terreiro, primeiramente no bairro
de Bento Ribeiro (Zona Norte do Rio de Janeiro) e depois é transferido para o0 municipio de Mesquita (Nova
Iguagu), Baixada Fluminense, em 1993, com o nome de Casa Grande de Mesquita
(http://antigo.acordacultura.org.br/herois/heroi/tiaciata).

® O nome “Assumano” é o abrasileiramento do antropénimo Ansumane ou Ussumane (do arabe Othman

ou Utman), usual entre mugulmanos da antiga Guiné Portuguesa (LOPES, 2005: 4).

35


http://antigo.acordacultura.org.br/herois/heroi/tiaciata

RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

Assim como Assumano, diversos outros personagens sao descritos como
transeuntes entre as duas religides. Durante a formacdao do Candomblé, ainda no
inicio do século XX, as duas crengas coexistiram e sofreram influéncia mutua entre
Si.

As conexdes entres estes dois grupos eram bem comuns no cotidiano da
cidade. Os mugulmanos ora ou outra eram vistos em festas e rodas de samba com
baianos seguidores do Candomblé. Tio Sani, ou Sanin, por exemplo, era um desses
malés que conviviam com o povo de orixa. Muniz Sodré e Luis Felipe de Lima (1996)
descrevem Sanin como uma importante figura para a formagdo do Candomblé Kétu1®
no Rio de Janeiro, no bairro da Saude, em 1895, juntamente com mdae Aninhall,
importante yalorixa'?, fundadora do Ilé Opd Afonja. Outro personagem que se fazia
muito presente nas duas religides era Jodo Alaba, mencionado acima, conhecido
como o sacerdote responsavel pela manutencao do terreiro fundado com a ajuda de
Sanin. Ele era conhecido pelos meios mididticos pelo fato de praticar “feiticos”
utilizando conhecimentos malés, ora tido como Alufa, ora babalorixa.

Além disso, Jodo do Rio explica que os dois grupos religiosos falavam a mesma
lingua, o Yoruba, entretanto eram inimigos:

Os Alufas ndo gostam da gente de santo a que chamam auauadd-
chum; a gente de santo despreza os bichos que ndo comem carne de
porco, tratando-os de malés. Mas acham-se todos relacionados pela
lingua, com costumes exteriores mais ou menos identicos e vivendo
da feiticaria. Os Orixas fazem sacrificios, afogam os santos em
sangue, ddo-lhes comida [...] (JOAO DO RIO, 1976: 7).

Outro ponto em comum eram as perseguicdes. Ambas as religides eram
proibidas na cidade e seus fiéis eram vistos como criminosos perigosos. Agenor
Miranda (2000) lembra também que neste periodo os Candomblés eram
constantemente perseguidos, sendo um dos motivos que levaram ao afastamento
das casas de Candomblés do Centro do Rio. Inumeros praticantes de Candomblé e

Alufas'3 malés foram presos.

10 E 2 maior e mais popular nagio de Candomblé, de origem Yoruba. De acordo com a Histéria oral, teve
seu inicio na Bahia com a escravizagdo de 3 princesas advindas de Oy0 e Ketu, que abriram o primeiro
terreiro ketu que se tem noticias, 0 Candomblé da Barroquinha.

11 Mae Aninha de Xango foi a fundadora do 11é Axé Op6 Afonja na Bahia, e esteve no Rio de Janeiro onde
abriu uma casa de Candomblé no bairro da Salde, juntamente com Bamboxé e Oba Sini4, em 1910. Em
1925, volta ao Rio de Janeiro e, no Santo Cristo, inicia sua primeira filha de santo da cidade, Conceicédo de
Omulu. Com seu falecimento, em 1938, Agripina de Souza de Xangd herda o axé e o transfere para Coelho
da Rocha (ROCHA, 2000: 25).

12 "méae dos segredos do Orixa", Ya = mée; ola= segredo; Orisa = Orixa.

13 Alufé era o nome dado ao mestre malé, o clérigo, segundo a versdo Yoruba do termo sudanés ocidental
alfa. Em arabe significava o mesmo que mu’allim, marabout ou alim. (REIS, 2003: 605) Segundo Lima
(2009: 196) Alufa significava “sacerdote de Ifa” na lingua Yorubd, e foi largamente utilizado para
identificar os mestres malés.

36



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

Nina Rodrigues (1977) em conversa com um casal de negros mugulmanos na
Bahia, a sua época, descobre o grande ressentimento com que os seguidores do
Islamismo veem a ligagao entre sua religido e o Candomblé. O temor era de serem
confundidos com feiticeiros, igualmente os seguidores do Candomblé. Ao mesmo
tempo em que desejavam se distanciar da imagem de fetichistas, os negros malés
eram muito reconhecidos pela fabricagcdo de mandingas, amuletos que serviam para
protecdo do usuario, e assim como o Alufa Rufino, j& mencionado, eram procurados
por negros cristianizados e negros seguidores do Candomblé, visando a aquisigao
destas pecas.

As mandingas eram bolsinhas que carregavam em seu interior papéis com
sinais cabalisticos ou passagens do Alcordo, visando a protecdo de quem a utiliza.
Em uma destas mandingas Nina Rodrigues (1977) buscou traduzir o que estava
escrito neste papel:

A traducdo destes versetos é a seguinte:

“129. — Um profeta veio para vds, um profeta tomado entre vos.
Vossas iniquidades |he pesam, ele deseja ardentemente ver-nos
crentes. Ele é cheio de bondade e de misericordia ”.

"130. — Se eles se afastam (de teus ensinamentos), dize-lhes:
“Deus me basta. Ndo ha outro Deus sendo ele ".

“Pus nele a minha confianga; € o possuidor do grande trono (isto &,
o trono da majestade divina) (RODRIGUES, 1977: 72) ".

”

Estes versos s6 poderiam ser entendidos por sacerdotes ou Alufas, mas eram
largamente comercializados nas cidades. No século XX Jodo do Rio menciona esse
comércio e dar a entender que sua utilizacdo era bastante comum entre os negros
do Rio de Janeiro:

Quantas oragdes andam por ai impressas em folhetinhos maus,
vendidas nas grandes livrarias e nos alfarrabistas, exportadas para a
provincia em grossos magos, ou simplesmente manuscritas, de mao
em mao, amarradas ao pescoco dos mortais em forma de breve! Ha
nessa estranha literatura edigBes raras, exemplares Unicos que se
compram a peso de ouro; oragdes arabes dos negros mucgulmins, cuja
traducdo ndo se vende nem por cinqlienta mil réis; oragdes de pragas
africanas, para dizer trés vezes com um obi na boca; oragbes para
todas as coisas possiveis e impossiveis (JOAO DO RIO, 1995: 21).
Priscila Mello (2009) explica que a adogao dos caracteres arabes para a
confecgdo destes amuletos estd ligada a ideia de protegao do corpo e também do
espirito, evitando o esquecimento de sua cultura e suas origens. Essa visdo da autora
estd de acordo com a percepcao de Lovejoy (2002) no que tange ao papel da escrita
para os grupos de negros mugulmanos, segundo o autor, a difusdo da escrita arabe
estava ligada a preservagdo do sentimento de comunidade entre eles.
Mesmo assim, estes dois grupos eram vistos de forma uniforme. Esta situacao
pode ser explicada pela teoria barthiana dos grupos étnicos. Os grupos étnicos
constroem sua etnicidade na relacao com os nao-membros, ou seja, estes grupos,

para existir, dependem da definicdo dos outsiders, o que acaba por causar uma

37



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

redefinigdo a todo instante. O modo como um grupo se define s6 tem sentido quando
€ reconhecido pelos nao-membros ou por outros grupos. O rétulo empregue a um
grupo passa a ser a caracteristica conhecida, é a forma deste grupo existir. A
etnicidade do grupo dos alufas esta diretamente ligado ao grupo dos orixas, a
existéncia de um esta ligada ao outro.

As fronteiras internas destes grupos s6 sdo reconhecidas pelos membros dos
mesmos, ao passo que a sociedade branca em geral os enxerga com uma visdo
uniforme. Entretanto, ha de se levar e conta que os membros destes grupos
transitavam entre si, o que pode ser explicado pelas ideias de Poutighat e Streiff-
Fenart (1998) que acreditam na dissolucdao das fronteiras com o passar do tempo,
tornando-se mais flexiveis ou mais rigidas. Como neste caso, em que, mesmo Jodo
do Rio afirmando que os dois grupos religiosos eram inimigos, a histéria dos membros
diz outra coisa, que essa fronteira em algum momento se tornou flexivel, ou nunca
existiu de fato. O que importa aqui é deixar claro que os dois grupos coexistiram nas
ruas do Rio de Janeiro e enfrentaram juntos uma enorme perseguicao da sociedade
burguesa que se declarava como a detentora do ideal civilizatério.

Velloso (1989) vé a cidade do Rio de Janeiro como um local perfeito para o
encontro dessas duas culturas africanas. Apds a abolicdo a cidade viu a populagao
negra sofrer um significativo aumento com a chegada de imigrantes baianos em
busca de melhores condicdes de vida. O Rio foi procurado, além de ser a capital do
pais, pelo certo ar de familiaridade que alguns de seus descendentes moradores da
cidade passavam aos conterraneos.

Primeiramente as areas centrais da cidade foram ocupadas: Gamboa, Saude,
Santo Cristo, etc. Assim que chegavam tratavam de procurar por nomes conhecidos,
por conta disto Velloso (1989) identifica a Pedra do Sal como o local de encontros
com os recém-chegados. Nestes locais eram tecidas redes de solidariedade e
ressignificacdes culturais. A autora aponta que estes locais eram conhecidos como a
casa das “tias” e 1& era um espaco de reunido de negros onde poderiam estar em
contato com seus ramos culturais, segundo Velloso (1989) “Aqui a ‘grande familia’
se realiza via candomblé, que é um dos herdeiros do sistema de filiagdo étnica. Seus
membros pertencem a mesma familia: a familia de santo. Esta seria a substituta da
linhagem africana para sempre desaparecida (VELLOSO, 1989: 214) ".

E importante destacar que o Rio de Janeiro da Belle Epoque era uma cidade
negra! Mesmo com as inUmeras acdes da Republica visando esconder a “marca da
degeneracdo”, representada na figura do negro. Neste periodo, os jornais se
vangloriavam pela chegada da modernidade, que na verdade era a expulsdao do

elemento indesejado, o negro.

38



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

“-Queriam as obras, sim, mas a seu tempo... Mas em que tempo?
Pergunto eu. Seria possivel esperar mais, e esperar pelo que? O Rio
de Janeiro estava perdendo os foros de cidade civilisada.

Entretanto o Rio de Janeiro é o Brasil. O estrangeiro que aqui
desembarca, de passagem num transatlantico, leva de sua rapida
visita a nossa desprovida cidade uma triste ideia de todo nosso pais.
E esse estrangeiro, como milhares de outros que por aqui passam, é
uma voz a proclamar nos serdes de familia e nas rodas de amigos o
nosso descrédito. (...) procurar tornar o Rio de Janeiro, pois uma
cidade moderna, confortavel, e civilisada, é a necessidade
indeclinavel e inadiavel do nosso problema econdmico (...). E quando
o Rio de Janeiro deixar de ser a cidade que ainda hoje €, eu lhes direi
0 que sera o Brasil (Revista Renascenca, Maio de 1904: 84, 85) ”.

A reforma, que tinha como principio o exterminio de epidemias e
embelezamento da cidade, determinada pelo entdao presidente Rodrigues Alves sob
responsabilidade de Pereira Passos e Oswaldo Cruz, acabou por fim, causando a
miséria urbana. Mais uma vez, a Revista Renascenca comemorava as demolicdes das
moradias da populacao empobrecida e a expulsao dos mesmos do centro da cidade:

“Este € o primeiro passo; o mais vira depois. Numa cidade onde as
casas nao sejam acachapados barracdes indecentes e infectos, e as
ruas ndao sejam esburacadas aglomeragdes de pedras e lagedos, a
populacdo deixard de ser esse ajuntamento de maltrapilhos em
mangas de camisa e pés descalgos, com que nos acotovelamos a cada
instante (Revista Renascenca, Maio de 1904: 86) ".

Essa higienizacdo da cidade se confunde com os primeiros passos, do século
XX, a intolerancia religiosa. Segundo Santos (2018) o processo da intolerancia
religiosa estd diretamente ligado a dominacdo social, politica e religiosa, em que as
religides sdo divididas por uma o6tica dualista, entre “boas” e mas”, e as religiosidades
africanas seriam o mal a ser combatido pelas forcas do governo. A degeneracdo
deveria ser extinta do pais.

Santos (2018) enxerga essa intolerancia a partir da laicizacdo do Estado, que
veio acompanhada do discurso da moral cristd. Fato que permite entender o discurso
oculto (SCOTT, 1992) de alguns representantes da elite branca que buscavam a cura
nas “magias africanas”, todavia, no discurso publico condenavam, menosprezavam
e desqualificavam estas crencgas. Estando de acordo com a visao ocidentalizante que
cria uma imagem primitiva e arcaica, que representava o passado da humanidade,
de tudo o que fosse ligado ao negro.

As raizes da intolerancia religiosa vivenciada pelas duas religiosidades
africanas da Belle Epoque tiveram como apoio e propagandista toda uma elite
intelectual, particularmente de médicos e jornalistas. Santos (2018) acredita que
estes individuos foram os responsaveis por cristalizar estigmas e preconceitos contra
todo o modo de vida do negro, principalmente suas religides.

Esta preposicdo repercute na referida obra de Jodo do Rio. As cronicas escritas

sobre os espiritismos que existiam no Rio de Janeiro destacam a ideia de que o negro

39



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

teria degenerado a religido espirita francesa. O jornalista divide em dois segmentos
0 espiritismo: “Espiritismo entre os sinceros” e * Os Exploradores”. O primeiro grupo
era composto pela nata da sociedade intelectual, personalidades importantes do pais
e cientistas em geral, ja o segundo grupo, era formado pelos negros que tinham sua
religiosidade ligada ao chamado “baixo espiritismo”:
Se na sociedade baixa, centenas de traficantes enganam a
credulidade com uma inconsciente mistura de feiticaria e
catholicismo, entre a gente educada ha um numero talvez maior de
salas onde estudam o phenomeno psychico e a adivinhacdo do futuro,
com correspondencia para Londres e um ar superiormente
convencido (JOAO DO RIO, 1976: 214).

Ainda nesta primeira parte, é interessante notar os adjetivos com que Jodo
do Rio se refere ao “espiritismo scientifico”, formado por individuos elegantes, a
utilizacdo da palavra médium para se referir aqueles que recebiam a presenga de
algum espirito, crentes dotados de virtudes e caridosos, que podiam curar com a
forca de Deus e da caridade. Além disso, os fendbmenos espiritas sao descritos por
ele com o nome de psycologia transcendental, magnetismo, desdobramentos, o que
é totalmente diferente dos termos utilizados para falar do “outro espiritismo”.

“Os Exploradores” comega ja com o objetivo de distingdo do citado acima: “E
preciso, porém, ndo confundir o espiritismo verdadeiro com a exploragdo, com a
falsidade, com a crendice ignorante (JOAO DO RIO, 1976: 227) ”. Segundo o
jornalista, a bondade desse espiritismo verdadeiro foi substituida pela feiticaria e a
magia africana, exploradores da fé dos mais pobres, com cultos sem honestidade e
recheados de fetichismo, loucura e “hysteria”. As casas onde funcionavam essas
sessoes foram chamadas de “abysmo torturante” onde funcionavam todo tipo de
perversoes e prostituicdo. Os frequentadores sdo descritos como pessoas de “baixa
classe” dados a crendice.

O que é importante ressaltar sobre essas duas diferentes descrigdes é a moral
cristd sendo utilizada sempre como ponto de partida para a analise das religides em
geral. Tudo o que se aproxima do ideal cristdo civilizado é dotado de virtudes,
enquanto que ao negro sobram as falsificacdes da religido Espirita, Catdlica e até
mesmo, vimos mais acima, do Satanismo. A utilizagdo dessa moral vai permear toda
a (re) existéncia do Candomblé, até os dias atuais, com o advento das religides
neopentecostais com seus discursos agressivos e de combate as religides de matrizes
africanas* (SANTOS, 2018: 73).

Tanto essa obra de Jodo do Rio, quanto essas noticias dos jornais da época, é

0 que nos proporciona compreender as contradicdes existentes, de um lado, a nova

14 Santos (2018) vé essa ascensdo do neopentecostalismo a uma descaracterizagdo de simbolos da cultura
negra, que paradoxalmente passam a ser incorporados nas préaticas evangélicas, dissociadas de sua relagéo
com a cultura e religiosidade negras, ex: Capoeira gospel, o bolinho de Jesus, etc (SANTOS, 2018: 73, 74).

40



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

Republica e seus ideais civilizatérios de “limpeza” social, de outro, a massa
marginalizada, em sua maioria negra, que habitava os pordes da cidade, e
incomodava. E importante resgatar essas “memédrias clandestinas” (POLLAK, 1989)
daqueles que foram perseguidos por conta de sua religido e de seus costumes que
subvertiam a concepgao da civilidade europeia.

As memodrias subalternas de Pollak (1989) nos servem como motor para
buscar no interior da Historia as memorias esquecidas que ficaram a tanto tempo
indiziveis, invisibilizadas por uma Histéria Oficial com valores eugénicos da época. A
partir dos lagos de solidariedade entre estas pessoas perseguidas e silenciadas que
foi possivel conhecermos, hoje, suas histdrias. Diversas etnias se reuniram em torno
do Candomblé, até mesmo os que professavam a fé de Allah. Suas identidades
sofreram ressignificagdes quando entraram em contato com as demais identidades

negras da cidade, a partir das experiéncias em comum do cativeiro (BEZERRA, 2010).

Documentacao

Biblioteca Nacional: Disponivel em: http://bndigital.bn.gov.br/hemeroteca-digital/

Gazeta de Noticias

Revista Renascenca

Senado Federal: Codigo Penal de 1890. Decreto n® 847 de 11 de outubro de 1890.
http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049

Bibliografia

AL- BAGHDADI, Abd Al- Rahman. The Amusement of the Foreigner. Traducdo de
Yacine Daddi Addoun e Rennée Soulodre- La France. Canada: York University, 2001.
BEZERRA, Nielson Rosa. Mosaicos da Escravidao: Identidades africanas e Conexdes
Atlanticas do RecOoncavo da Guanabara (1780-1840). Niterdi: Universidade Federal
Fluminense/ Departamento de Pds-Graduacdo em Histéria, 2010 (Tese de
Doutorado).

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbdlicas. Sao Paulo: Perspectiva, 2007.
BRAGA, lulio. Na Gamela do Feitico: Repressdo e Resisténcia nos Candomblés da
Bahia. Salvador: EDUFBA, 1995.

ELIAS, Norbert. O Processo Civilizador- Uma Histdria dos Costumes. Rio de Janeiro:
Zahar, 1994.

FARIAS, Juliana Barreto. Cultura Identidade e Religido Afro-brasileira na Cidade do
Rio de Janeiro -1870-1930: Cenarios e Personagens. X Encontro Regional de Historia-
ANPUH-R]. Historia e Biografias- Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2002.
FREYRE, Gilberto. Casa Grande e Senzala- Formacdo da Familia Brasileira sob o

Regime da Economia Patriarcal. Rio de Janeiro: Record, 30° Ed, 1995.

41


http://bndigital.bn.gov.br/hemeroteca-digital/
http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049

RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

JOAO DO RIO. A Alma Encantadora das Ruas. Rio de Janeiro: Secretaria Municipal
de Cultura, 1995.

. As Religiées no Rio. Rio de Janeiro: Editora Nova Aguilar, Colecao
Biblioteca Manancial n© 47, 1976.

LIMA, Claudia Maria Rocha. Herangas Mucgulmanas No Nag6 De Pernambuco:

Construindo Mitos Fundadores Da Religiao De Matriz Africana No Brasil. Revista
Brasileira de Histéria das Religides: Ano I, n. 3, 2009.
LOPES, Nei. A Presencga Africana na Mdusica Popular Brasileira. Revista Espaco
Académico, n. 50, 2005.
LOVEJOY, Paul E. Identidade e a Miragem da Etnicidade. Afro- Asia: n. 27, 2002.
MAGGIE, Yvonne. Medo do Feitico: Relacbes entre Magia e Poder no Brasil. Rio de
Janeiro: Arquivo Nacional, 1992.
MELLO, Priscila Leal. Leitura, Encantamento e Rebelido: O Isla Negro no Brasil
(Século XIX). Niterdi: Universidade Federal Fluminense/ Departamento de Poés-
Graduagao em Historia, 2009 (Tese de Doutorado).
PARES, Luis Nicolau. Religiosidades, em Diciondrio da Escraviddo e Liberdade.
Organizado por SCHWARCZ, Lilia M.; GOMES, Flavio. Rio de Janeiro: Companhia das
Letras, 2018.
POLLAK, Michael. Memoéria, Esquecimento, Siléncio. Rio de Janeiro: Estudos
Histdéricos: v. 2, n. 3, 1989.
POUTIGNAT, Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne. Teorias da Etnicidade. Sao Paulo:
Fundagdo Editora da UNESP, 1998.
REIS, Jodo José; GOMES, Flavio dos Santos; CARVALHO, Marcus J. M. de. O Alufa
Rufino: tréfico, escravidao e liberdade no Atldntico Negro (c. 1822-c. 1853). Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2017.

. Rebelido Escrava no Brasil- A Histdria do Levante dos Malés em
1835. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2003.
ROCHA, Agenor Miranda. As Nacoes Kétu: Origens, Ritos e Crencas: Os Candomblés

Antigos do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Mauad, 2000.
RODRIGUES, Raimundo Nina. O Animismo Fetichista dos Negros Baianos. Rio de

Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 1935.

. Os africanos no Brasil. 5. ed. Sao Paulo: Nacional:

vl. 9, 1977.

SCOTT, James C. A Dominagdo e a Arte da Resisténcia: Discursos Ocultos. Lisboa:
Livraria Letra Livre, 1992.

SAMPAIO, Gabriela dos Reis. A Histéria do Feiticeiro Juca Rosa: Cultura e RelacGes
Sociais no Rio de Janeiro Imperial. Campinas: Universidade Estadual de Campinas/

Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, 2000 (Tese de Doutorado).

42



RIJHR XII: 23 (2019) - Thamires Guimaraes

SANTOS, Carlos Alberto Ivanir dos. Marchar ndao € Caminhar: Interfaces Politicas e
Sociais das Religides de Matrizes Africanas no Rio de Janeiro Contra os Processos de
Intolerancia Religiosa (1950-2008). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de
Janeiro/Programa de Po6s-Graduacdo em Histéria Comparada, 2018 (Tese de
Doutorado).

SERAFIM, Vanda Fortuna; SANTOS, Thauan Bertdo dos. Jodao do Rio e a
Representacao das Crencas Religiosas na Obra “As Religides no Rio” (Rio de Janeiro-
Primeira Republica). Revista del CESLA, 2015.

SODRE, Muniz; LIMA, Luis Felipe de. Um Vento Sagrado: Histéria de Vida de um
Adivinho da Tradicdo Nagé- Kétu Brasileira. Rio de Janeiro: Mauad, 1996.

. Reinventando a Cultura: A Comunicagdo e Seus Produtos. Petrépolis:

Vozes, 1996.
VELLOSO, Monica Pimenta. As Tias Baianas Tomam Conta do Pedaco: Espaco e

identidade Cultural no Rio de Janeiro. Sao Paulo: Fundacao Carlos Chagas, 1989.

43



