
Recebido em: 31/11/2019 

Aceito em: 12/12/2019 

 

A Cidade do Feitiço 

Belle Époque e a “Marca da Degeneração”: Candomblé e o Islamismo Malê 

 

The City of Spell 

Belle Époque and the “Mark of Degeneration”: Candomblé and Islam Malê 

 

Mestranda Thamires Guimarães1 

PPGECC- UERJ/FEBF 

http://lattes.cnpq.br/5431895175779049 

 

 

Resumo: Este artigo tem como objetivo analisar o conjunto de crônicas de João do 

Rio, “As Religiões no Rio”, de 1904, e entender a visão que se tinha das religiosidades 

negras em face ao ideal civilizatório europeu, o qual excluía qualquer manifestação 

da cultura negra dos planos da Primeira República em modernizar a então capital do 

país, Rio de Janeiro. Aqui abordarei as duas maiores religiões negras da época: o 

Candomblé e o Islamismo Malê2, que compartilhavam diversos traços em comum, 

mas o principal deles era a perseguição institucionalizada da República higienista, 

bases da intolerância religiosa. 

 

Palavras-chaves: Belle Époque- Religiosidades Negras- Higienismo 

 

Abstract: This article aims to analyze João do Rio's set of chronicles, “Religions in 

Rio”, from 1904, and to understand the view of black religiosities in the face of the 

European civilizing ideal, which excluded any manifestation of black culture. of the 

plans of the First Republic to modernize the then capital of the country, Rio de 

 
1 Mestranda do programa de Educação, Cultura e Comunicação em Periferias Urbanas da UERJ/FEBF. 

Atualmente desenvolvo a pesquisa “A Cidade do Feitiço: João do Rio entre os Feiticeiros Cariocas”, 

orientada por Nielson Bezerra. 
2 Opto por utilizar esse termo visando diferenciar o Islamismo tradicional do que era praticado no Rio de 

Janeiro deste período. Segundo Reis (2003) era o termo ao qual os africanos muçulmanos eram conhecidos 

no Brasil, os africanos de etnia Yorubá chamavam assim aqueles que praticavam o Islã. 

https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=6D63D19D4568A02B4D6169D93AABE90C


RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

26 

 

Janeiro. Here I will address the two major black religions of the time: Candomblé and 

Islam Malê, which shared several common features, but the main one was the 

institutionalized persecution of the hygienist Republic, the basis of religious 

intolerance. 

 

Key Words: Belle Époque-Black Religiousities- Hygienism 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

27 

 

De tudo isso resultou que, obrigados à vida inteira a dissimular e a 

ocultar a sua fé e as suas práticas religiosas, subsiste ainda hoje na 
memória do negro e subsistirá por largo tempo a lembrança das 
perseguições de que foram vítimas nas suas crenças, intimamente 
associada no seu espírito ao temor de confessá-la e dar explicações 
a respeito (NINA RODRIGUES, 1935: 11). 

  

No ano de 1904, em pleno período da chamada Belle Époque carioca, a mais 

completa e detalhada obra sobre o cotidiano e as práticas religiosas dos negros da 

cidade do Rio de Janeiro foi publicada. O conjunto de crônicas intitulada “As Religiões 

no Rio” de autoria do famoso jornalista João do Rio3, fez um estrondoso sucesso, 

abrindo as portas para um novo tipo de jornalismo, a reportagem. 

 Neste conjunto de crônicas, João do Rio descreve suas experiências na 

investigação das diferentes religiões existentes na cidade, o destaque que darei é 

quanto as religiões praticadas pelos negros e como o jornalista, ao descrevê-las, 

ajuda na construção do ideal civilizatório da Primeira República, de um país que se 

via caminhando à um modelo europeu de civilização. 

 Era preciso colocar o país no rumo dessa modernidade e para isso era preciso 

reprimir quaisquer sinais de barbárie, ou seja, tudo o que não era branco, europeu e 

com valores burgueses. O país deveria ser “limpo” e normatizado segundo as regras 

civilizatórias vigentes, tendo João do Rio como um dos principais denunciadores das 

desgraças que acometeriam a elite, se continuassem a manter “esse tipo de gente” 

na cidade.  

 Nas modernas sociedades a mídia ocupa um lugar privilegiado na criação e 

manutenção dos valores republicanos, da identidade nacional. Segundo Muniz Sodré 

(1996) A mídia se torna o locus primordial de moldagem ideológica do mundo, ou 

seja, a mídia foi a responsável por criar os códigos de pertencimento nacional, a 

partir das relações sociais, com o claro objetivo de homogeneizar e unificar a 

sociedade dentro de um padrão cultural aceitável, civilizado.  

 Os objetivos destas crônicas eram a condenação total dos hábitos e cultura 

de tudo o que fosse relacionado as classes subalternas, junto com a negação de 

qualquer elemento que viesse remeter à cultura popular, fortemente concentrada na 

figura do negro. Para isso, era preciso reacender o clima de medo e rejeição que a 

sociedade burguesa branca tinha de tudo o que fazia parte desse universo negro.  

 Segundo Serafim e Santos (2015) o jornalista procurou separar as religiões 

pesquisadas com um claro objetivo de diferenciá-las entre aquelas que contribuiriam 

 
3 João do Rio era o pseudônimo que João Paulo Alberto Coelho Barreto adota em 1903 (quando começa a 

atuar no jornal Gazeta de Notícias), aos 22 anos. Famoso jornalista carioca do início do século XX, que 

nasceu em 5 de Agosto de 1881, na rua do Hospício, no Rio de Janeiro, filho de uma mulata com um 

positivista, e até o ano de sua morte, 1921, fez muito sucesso com suas crônicas acerca do cotidiano da 

cidade. 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

28 

 

positivamente para o ideal de civilização da nova República com a “bondade”, a 

“honestidade”, etc., e aquelas que seriam o motivo da incivilidade e um problema 

para a “evolução” da sociedade, ao passo que eram ligadas a exploração da fé, 

crimes, perversões, vícios, loucura e histeria.  

 É importante salientar que dentre as religiões descritas por João do Rio, o 

catolicismo não foi posto em análise, desta maneira o jornalista se propõe a 

relacionar as religiões que estariam mais próximas ao catolicismo e 

consequentemente mais próximas do ideal de civilização. Esta ideia fica mais clara 

quando se observa sua análise sobre a experiência que teve com os evangélicos, na 

época representavam um pequeno grupo: 

A única religião compatível com a nossa República é exactamente o 
evangelismo christão. Submette-se ás leis, préga o casamento civil, 
obedece o codigo e é, pela sua pureza, um esteio moral [...] os 
evangelistas serão muito brevemente uma força nacional, com chefes 
intellectuaes, dispondo de uma grande massa (JOÃO DO RIO, 1976: 
104). 

 

Bem diferente da abordagem que ele faz das religiões africanas. 

Demonstrando claramente que o seu discurso visava encontrar nas ruas da cidade o 

que seria de bom proveito para a República e consequentemente para o progresso 

do país. Totalmente de acordo com os ideais higienistas do período, que encontravam 

suas bases nos homens da ciência europeus.  

 Essa posição de João do Rio seria uma tentativa de identificar a quais grupos 

cada religião estava ligada, para assim traçar um panorama de civilidade dentro de 

cada crença. O que se assemelha ao “processo civilizador” de Norbert Elias (1994) 

que vê o mesmo procedimento ocorrendo na França quando a classe burguesa busca 

padrões de condicionamentos de comportamentos visando se afastar das classes 

baixas, “inferiores” e “primitivas”, segundo o autor essa padronização serviria para: 

(...) expressar a auto-imagem da classe alta europeia em 

comparação com outros, que seus membros consideravam mais 
simples ou mais primitivos, e ao mesmo tempo caracterizar o tipo 
específico de comportamento através do qual essa classe se sentia 
diferentes de todos aqueles que julgava mais simples mais primitivos 
(ELIAS, 1994: 54). 

   

É interessante notar que João do Rio está sempre preocupado em apontar a 

procedência dos crentes de cada religião, e com as religiões africanas não é diferente. 

Os frequentadores destes cultos eram tidos como falsificadores e criminosos, e os 

sacerdotes estariam preocupados unicamente com o ganho financeiro. Um exemplo 

disso é a avaliação que o jornalista faz em uma dessas crônicas, chamada “O 

Satanismo”. Observem abaixo como ele trata o “satanista” branco e os “satanistas” 

negros, no primeiro exemplo ele conta a entrevista que fez com um certo Dr. Justino, 

um homem branco de classe média, que explicou como os “feitiços” eram feitos: 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

29 

 

-Animado do seu ódio, o mago dominava as partículas fluídicas do 

odiado, e praguejando acabava atirando a boneca ao fogo, depois de 
trespassal-a com uma faca. Nessa occasião o odiado morria. 
-E o choque de volta? 
-Quando o enfeitiçado percebia, em logar de consentir nas 
perturbações profundas do seu ser, aproveitava os fluidos contra o 
assassino e havia conflagração. 
O magico, porém, podia envenenar o dente da pessoa, distender-se 

no ether e ir tocal-a (JOÃO DO RIO, 1976: 159). 

  

Agora, mais à frente na mesma crônica, João do Rio destaca que o Satanismo 

agora era uma religião de negros, que teria sido degenerada pelos africanos e seus 

descendentes: “Hoje, os feiticeiros são negros, os fluidos de uma raça inferior 

destinados a um domínio rapido. Os maleficios satanicos estão inundados de azeite 

de dendê e de hervas de caboclos (JOÃO DO RIO, 1976: 160) ”.  

 Observem como são tratados os dois lados do “Satanismo”, coloco entre aspas 

porque claramente João do Rio, quando se refere aos negros, está tratando 

possivelmente do Candomblé. Percebam a diferença com que o jornalista trata de 

dois supostos seguidores do “Satanismo”. O primeiro, Dr. Justino, um homem branco 

de classe média, é chamado de “mago” e “mágico”, quando vai falar dos negros o 

tom muda e ele os chama de “feiticeiros”, “satânicos”, “raça inferior”. Aqui ele 

salienta as bases da República, o racismo estrutural que se apoiava no cientificismo 

para se tornar uma força estruturante dos países que se industrializavam e 

desejavam seguir em rumo ao progresso nos moldes europeus. 

 Essa diferença de tratamento vai muito além das páginas dos jornais. Lembro 

aqui que, visando se aproximar do ideal europeu, o Brasil adotou o princípio da 

laicidade do Estado, garantindo a liberdade de culto. Entretanto, as práticas religiosas 

africanas encontravam no Código Penal de 1890 uma barreira, que tinha como 

objetivo deixar claro que nada ligado aos negros seria tolerado no país, 

principalmente na então capital, o Rio de Janeiro, que via seu centro se modernizando 

nos moldes franceses. Essa perseguição vai desde o início da expulsão dessa classe 

empobrecida e negra do Centro da cidade com os “bota-abaixo” dos cortiços, até a 

criminalização da prática das religiões de matriz africanas, que neste período 

estavam divididas entre o Islamismo malê e o Candomblé. Essa criminalização 

constava diretamente no Código Penal, mas estava nas entrelinhas: 

Art. 156 – Exercer a medicina em qualquer de seus ramos, a arte 
dentária ou a farmácia; praticar a homeopatia, a dosimetria, o 
hipnotismo ou magnetismo animal, sem estar habilitado segundo as leis 
e regulamentos. 
Penas – de prisão celular por um a seis meses, e multa de 100$000 
a 500$000. 
Parágrafo único: Pelos abusos cometidos no exercício ilegal da medicina 

em geral, os seus atores sofrerão, além das penas estabelecidas, as 
que forem impostas aos crimes que derem casos. 
Art. 157 – Praticar o espiritismo, a magia e seus sortilégios, usar de 
talismãs e cartomancias, para despertar sentimentos de ódio ou amor, 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

30 

 

inculcar cura de moléstias curáveis ou incuráveis, enfim, para fascinar 

e subjugar a credulidade pública: 
Penas – de prisão celular de um a seis meses, e multa de 100$000 a 
500$000. 
Parágrafo 1ª Se, por influência, ou por consequência de qualquer destes 
meios, resultar ao paciente privação ou alteração, temporária ou 
permanente, das faculdades psíquicas. 
Penas –  de prisão celular por um ano a seis anos, e multa de 200$000 

a 500$000. 
Parágrafo 2º Em igual pena, e mais na privação de exercício da 
profissão por tempo igual ao da condenação, incorrerá o médico que 
diretamente praticar qualquer dos atos acima referidos, ou assumir as 
responsabilidades deles. (...) 
Art.  158 –  Ministrar ou simplesmente prescrever, como meio curativo, 

para uso interno ou externo, e sob qualquer forma preparada, 
substância de qualquer dos reinos da natureza, fazendo ou exercendo 
assim, o ofício do denominado curandeirismo. 

Penas – de prisão celular por um a seis meses e multa de 100$000 a 
500$000. 
Parágrafo único: Se do emprego de qualquer substância resultar à 
pessoa privação ou alteração, temporária ou permanente, de suas 

faculdades psíquicas ou funções fisiológicas, deformidades ou inabilitação 
do exercício de órgão ou aparelho orgânico, ou, em suma, alguma 
enfermidade: 
Penas – de prisão celular por um a seis anos, e multa de 200$00 a 
500$000. 
Se resultar morte: 
Pena – de prisão celular por seis a vinte e quatro anos  

(COLEÇÃO DE LEIS DO BRASIL, 1890: 69). 

 

A liberdade de culto era assegurada, porém era ilegal praticar o “espiritismo” 

a “magia” e “sortilégios”, assim como “praticar a medicina ilegalmente”, todas essas 

práticas eram relacionadas aos costumes religiosos de origem africana espalhados 

pela cidade. A medicina científica travou uma intensa perseguição contra curandeiros 

negros da cidade.  Segundo Santos (2018) essa situação se deu pela reivindicação 

dos médicos ao monopólio da cura, entretanto, encontraram uma grandiosa barreira: 

a crença na feitiçaria era legitimada pelo imaginário popular, ou seja, a procura pela 

cura por meios “alternativos” era comum, ainda se levarmos em conta a dificuldade 

de acesso aos médicos neste período. João do Rio (1976) já tinha percebido isso em 

1904, tanto que deixa transparecer sua insatisfação com essa situação:  

Nós dependemos do feitiço. [...] Nós continuamos fetiches no fundo, 
como dizia o philosopho, mas rojando de medo deante do Feitiço 

africano, do Feitiço importado com os escravos, e indo buscar 
tremulos a sorte nos antros, onde gorillas manhosos e uma sucia de 
pretas cynicas ou hystericas desencavam o futuro entre kagados 
estrangulados e penas de papagaio. [...] O Feitiço é o nosso vício, o 
nosso goso, a degeneração. Exige, damos-lhes; explora, deixamo-
nos explorar, e, seja elle maître-chanteur, assassino, larapio, fica 
sempre impune e forte pela vida que lhe empresta o nosso dinheiro 

(JOÃO DO RIO, 1976: 25-26) 

  

João do Rio (1976), inclusive, descreve em algumas de suas conversas com 

yalorixás e babalorixás da cidade, o quanto a população branca, alguns da alta 

sociedade, ia em busca da cura africana. Esta situação também é notada por Sampaio 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

31 

 

(2000) quando mostra que clientela de Jucá Rosa4 incluía membros das elites 

brancas, que compartilhavam das mesmas crenças nas “magias africanas”. 

Segundo Santos (2018) a citação desse Código Penal ao “baixo espiritismo” 

se dá em face de muitas figuras da política começarem a se juntar ao movimento 

kardecista, mais bem aceito do que as “magias africanas”, por se tratar de uma 

religião de origem francesa, portanto, ligada ao ideal civilizatório tão esperado pela 

sociedade burguesa do país. Maggie (1992) aponta que, nos processos analisados 

por ela, o que estava sendo criminalizado e perseguido era o uso desse espiritismo 

para “o mal”, visando a substituição da medicina científica pelo curandeirismo 

africano. Esta perseguição foi estampada nos jornais da época, que “comemoravam” 

a “limpeza” feita pela polícia na cidade. 

O Candomblé da Rua de S. Cláudio 

Com vista à polícia do 9º Districto 
 Agora que a polícia parece estar empenhada em sanear a cidade dos 
péssimos elementos que a infestam, configura-se-nos opportuno 
solicitar immediatas e energicas providencias no sentido de ser dado 
paradeiro ás scenas ignobeis e indecorosissimas de que é theatro a 
casa da rua de S. Cláudio n. 13, em que reside Salustiano de tal, 

empregado na Repartição Geral dos Telégraphos. 
 O referido indivíduo, associado a um tal Benedicto Ramos, um typo 
desocupado e perverso, entrega-se todas as segundas, quartas e 
sextas-feiras, á pratica das mais exquisitas feitiçarias, que é sempre 
acompanhada de defumadores e de uma barulhada infernal.  
 A vizinhança, já não podendo supportar os inconvenientes advindos 
de tão perigoso antro, pede por nosso intermédio, urgentes medidas 

das autoridades do 9º districto, afim de que seja dado cabo nos 

inquantificáveis abusos que praticam na casa em questão (Gazeta de 
Notícias, 2 de Abril de 1918: 2). 

 

Nesta reportagem do jornal Gazeta de Notícias é possível notar o caráter 

denunciativo da tal casa de Candomblé da rua de S. Cláudio. Esta notícia leva à 

discussão da higienização da cidade, os “péssimos elementos que infestam” a cidade 

era a população negra, que deveria ser afastada das áreas centrais, e sua 

religiosidade reprimida e condenada por aqueles que desejavam se ver livres da 

barbárie e incivilidade estampadas na cor da pele dos “indesejáveis”.  

A todo momento é defendida a visão dos cultos africanos como uma farsa para 

enganar os “brancos ingênuos”. João do Rio (1976) também acredita que estes cultos 

são falsificações, com o único intuito de arrecadar dinheiro. Em uma passagem ele 

diz: “o culto precisa de mentiras e de dinheiro. Todos os cultos [africanos] mentem 

e absorvem dinheiro. Os que nos desvendaram os segredos e a machinação 

morreram. Os africanos também matam (JOÃO DO RIO, 1976: 47) ”. Com isso ele 

deixa clara sua crença no envolvimento destes africanos com a criminalidade e a 

falsificação.  

 
4 Célebre feiticeiro negro do Rio de Janeiro Imperial, famoso por enfrentar a medicina científica com seu 

curandeirismo (SAMPAIO, 2000). 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

32 

 

A perseguição ao Candomblé neste período era institucionalizada. Júlio Braga 

(1995) enxerga o Candomblé como um suporte permanente do processo de 

revitalização da identidade do negro, por conta disso a intensa repressão não pode 

somente ser vista como uma mera proibição religiosa, o que estava em jogo eram as 

forças civilizatórias negro-africanas que estavam sendo restauradas a partir do viés 

religioso destas pessoas.  

A repressão ao Candomblé era um instrumento de poder da classe dominante 

contra a presença dos valores culturais considerados “primitivos” e que entravam na 

contramão do projeto civilizatório ocidental. Mesmo com a intensa repressão policial, 

os adeptos resistiam com a crença nos orixás por meio de diferentes estratégias, 

que, segundo Braga (1995) variavam entre o enfrentamento e a negociação, o que 

resultou em uma forma típica de resistência cultural, com a absorção de práticas e 

valores não tradicionais africanos, como foi o caso do Islamismo malê5 dentro dos 

Candomblés.  

Sobre a religião malê, muito se tem mencionado sobre as comunidades 

formadas na Bahia, mas aqui será tratado sobre os grupos muçulmanos negros que 

habitavam ao Rio de Janeiro em conjunto com os seguidores do Candomblé. Um 

número alto de mestres malês chegou ao Brasil para serem escravizados, durante o 

século XIX. O que possibilitou a organização da religião, dentro das limitações do 

cativeiro, assim como sua sobrevivência e a propaganda. De acordo com Reis (2003) 

estes mestres malês foram os responsáveis pela abertura de escolas e casas de 

oração voltadas ao aprendizado da doutrina Islâmica. 

Freyre (1995) observa que nestes espaços era comum a utilização de tintas 

azuis, importadas da África, que serviriam para os “feitiços e mandingas”. Eram 

utilizadas para escrever sinais cabalísticos em tábuas de madeira, que depois seriam 

lavadas e a água oferecida aos fiéis, que bebiam para “fechar o corpo”.  A água 

também poderia ser lançada no caminho da pessoa que se quisesse enfeitiçar. Sobre 

esta prática Reis, Gomes e Carvalho (2010) ressaltam que eram comuns aos negros 

malês, como também a preparação de amuletos com inscrições do alcorão, figuras 

cabalísticas e encantações. Ao ser questionado sobre estas práticas Rufino6 descreve 

a conduta comum aos mestres malês: “para tanto, escrevia o nome do moço de 

frente para o da moça num dos lados de sua prancha de orações e encantos e ‘rezava’ 

 
5 Termo ao qual os africanos muçulmanos eram conhecidos no Brasil. Segundo Reis (2003) os africanos 

de etnia Yorubá chamavam assim aqueles que praticavam o Islã. No Rio de Janeiro eram conhecidos como 

mina. 
6 Rufino José Maria foi preso em 3 de Setembro de 1853, em sua residência em Pernambuco. Ele era liberto 

de nação nagô, origem iorubá, era muçulmano, chamado de Abuncare (REIS; GOMES; CARVALHO, 

2017: 9). 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

33 

 

sobre o outro lado da mesma, quer dizer, escrevia fórmulas para amarrar casais 

(REIS; GOMES; CARVALHO, 2010: 310) ”. 

Quando Rufino ou Abuncare foi preso, descreve Reis, Gomes e Carvalho 

(2010), foram encontradas em sua casa pranchetas, rosários (tessubá), papéis e 

livros manuscritos em árabe, além de penas de escrever e tintas de diversas cores, 

juntamente com um exemplar do Alcorão, livros de rezas, etc. Exatamente os 

mesmos objetos que João do Rio descreve na casa de um dos mestres malês em que 

ele este presente: 

[...] vestem o abadá uma tunica branca de mangas perdidas, 
enterram na cabeça um filá vermelho, donde pende uma faixa branca 
[...]. Essas creaturas contam à noite o rosario ou tessubá, têm o 
preceito de não comer carne de porco, escrevem as orações numas 

taboas, as atô, com tinta feita de arroz queimado, e jejuam como os 
judeus quarenta dias a fio, só tomando refeição de madrugada e ao 

pôr do sol (JOÃO DO RIO, 1976: 5,6). 

  

A presença dos negros minas no país gerava desconfiança e histeria ainda por 

conta da revolta de 1835. A população passou a temer aqueles que praticavam a 

religião malê. Neste período principalmente na Bahia, os negros “suspeitos de 

praticarem a feitiçaria malê” eram alvo de diversos abusos por parte do Estado além 

da violência física, diversas incursões policiais foram realizadas nas casas de 

africanos libertos ou não. De acordo com Reis (2003) foi uma verdadeira caça às 

bruxas, qualquer objeto encontrado que ligasse o indivíduo à crença malê tornava 

todos os moradores prisioneiros imediatamente. 

  Ao mesmo tempo em que estas práticas se tornaram comuns na província 

baiana, na capital do Império não fora diferente. Reis (2003) comenta que o reviste 

das casas de africanos foi adotado na cidade, qualquer “preto suspeito” era 

investigado, do mesmo modo que batuques e outras manifestações culturais 

africanas foram proibidas. 

  O viajante Al-Baghdadi7 (2001) relata esta perseguição aos muçulmanos na 

cidade do Rio de Janeiro, quando este vai ensinar algumas práticas do Islã à 

comunidade malê e eles o alertam, “se você usar seus trajes, nós não poderemos 

mais ir a sua casa, e sua utilidade se esvairá, pois se os cristãos souberem que você 

é muçulmano hão de imaginar o mesmo de nós (AL-BAGHDADI, 2001: 19) ”. 

 O Islã praticado por estas comunidades de africanos malês da cidade ficou 

conhecido como misticismo malê. Alguns autores observam que este Islamismo era 

 
7 Al- Baghdadi (2001) chega ao Brasil, por conta dos ventos que impulsionaram a embarcação a aportar no 

Rio de Janeiro. Ele percorre as ruas da cidade e descobre que sua religião também estava sendo praticada 

naquele local, por pequenas comunidades, que, segundo ele, não era o verdadeiro Islã. Estavam distanciados 

dos verdadeiros ensinamentos do Profeta, e por isso resolve permanecer para doutriná-los. 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

34 

 

dotado de práticas místicas e esotéricas. Al- Baghdadi (2001) relatou a situação das 

comunidades muçulmanas em 1865: 

Cada facção de muçulmanos tem um líder que dirige as questões do 
grupo. Ele chama-se Alfa ou Iman. (...) secretamente, eles não 

gostam uns dos outros. Cada um deles pretende atrair para si o lado 
oposto. Por várias vezes eu tentei intermediar as disputas entre eles 
e minimizar seus vícios. Estão completamente ocupados com a 
geomancia e a magia natural. Conhecem algumas palavras em língua 
Síria e batidas de língua. Cada líder faz uso desses recursos para 
atrair membros para seus grupos. Seu poder reside em sua 
severidade. Eu juro diante deles que essas são ciências sem 

benefício. Eu lhes disse isso várias vezes e procurei mostrar-lhes que 
é ilícito lidar com essas mentiras. Eles demonstraram obediência, mas 
eu suspeito de que isso seja somente para me satisfazer. É impossível 
erradicar essa maneira como eles vivem (AL-BAGHDADI, 2001: 8). 

  

Décadas mais tarde João do Rio também revelaria o misticismo contido no 

Islamismo praticado no Rio de Janeiro. Ele chega a afirmar que os africanos malês 

“são mahometanos com um fundo de mysticismo (JOÃO DO RIO, 1976: 5) ”. Assim 

sendo a crença malê permaneceu no âmbito místico desde as considerações de Al-

Baghdadi em 1865, até a matéria jornalística de João do Rio em 1904. 

 Em diversos momentos durante a leitura das crônicas de João do Rio (1976) 

me deparo com alguns nomes de personalidades ora tidas como seguidoras do 

Candomblé, ora muçulmanas. Além disso, as duas práticas religiosas são colocadas 

sob o mesmo prisma, o da feitiçaria. De acordo com Bourdieu (2007) existe uma 

certa tendência em relacionar as práticas e representações dos grupos populares à 

magia e feitiçaria. Segundo esta linha de pensamento os detentores do monopólio da 

gestão do sagrado (dominadores) e os leigos (dominados) definidos como profanos, 

são a chave para se entender o princípio desta contradição entre sagrado e profano: 

Uma vez que a religião [...] está predisposta a cumprir uma função 
de associação e de dissociação, ou melhor, de distinção, um sistema 
de práticas e crenças está fadado a surgir como magia ou como 
feitiçaria, no sentido de religião inferior, todas as vezes que ocupar 

uma posição dominada [...] (BOURDIEU, 2007: 43). 

 

Ao utilizar como referência a religião dominante, o catolicismo, João do Rio 

(1976) indica que as religiosidades africanas não passam de feitiçaria. Segundo 

Serafim e Santos (2015) o que se tinha como noção de religião “civilizada” era o 

catolicismo por conta disso, João do Rio (1976) tratou de definir as tudo o que era 

costume dos negros como curandeirismo e feitiçaria, ao mesmo tempo em que as 

religiões que aparentavam similaridades com o catolicismo, eram tidas como 

auxiliares ao progresso da sociedade. 

Desde o período colonial, as religiosidades de matriz africana 
ocuparam uma posição de subalternidade em face da hegemonia do 
catolicismo. Para a ortodoxia da Igreja, as práticas rituais 

afrodescendentes eram superstição, feitiçaria, idolatria, magia, 
nunca religião (PARÉS, 2018: 400-401). 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

35 

 

Parés (2018) considera que a busca pelo ideal civilizatório trouxe às religiões 

africanas uma demonização por parte das igrejas, patologização por parte da 

medicina e criminalização por parte dos códigos penais, além de ser “denunciada” 

pelos jornalistas, como João do Rio.  

Sem saber, João do Rio retratou os últimos fiéis da religião malê no Rio de 

Janeiro, ao mesmo tempo em que aproxima a religião malê ao Candomblé. O 

jornalista observa práticas comuns, assim como os mesmos atores. Alguns 

personagens das crônicas ora eram tidos como alufás, ora eram ligados ao 

Candomblé. Um exemplo é a história de João Alabá8, descrito como um pai de santo 

que utilizava em suas práticas “dous negros nús com o tessubá, rosario, na mão, à 

hora de meia noite (João do Rio, 1976: 55) ”. O tessubá se assemelha a um rosário 

católico, e os muçulmanos costumam utilizar em suas rezas.  

Outro exemplo dessa visão unificadora entre muçulmanos e praticantes do 

Candomblé é a história de um certo Henrique Assumano9 Mina do Brasil, ora tido 

como um famoso alufá, ora um respeitado babalorixá. Era radicado do Rio de Janeiro 

e pertencente a comunidade da Pequena África, entre fins do século XIX e início do 

XX: 

As informações biográficas sobre Assumano são esparsas ou mesmo 
conflitantes. Em alguns momentos, ele é descrito como um famoso 
pai-de-santo e, em outros, como um negro malê, o “príncipe dos 
alufás”, o líder islâmico que trabalhava com os astros e costumava 

passar dias em jejum. Dessa forma, Assumano Henrique Mina do 

Brasil, que trazia grafado em seu nome a descendência “mina”, 
parecia transitar por práticas religiosas que remetiam às tradições da 
África Ocidental, região de onde vieram seus pais (FARIAS, 2002: 2). 

  

Assumano chegou a ser processado pelo artigo 157 do Código Penal de 1890, 

com a acusação de falso espiritismo e cartomancia, mas o processo acabou sendo 

arquivado. Alguns objetos foram apreendidos em sua casa, tais como: um par de 

chifres de carneiro, três caramujos grandes, um pedaço de pele de cabra e fios de 

cabelo, além de “receitas em caracteres arábicos”. Farias (2002) ainda comenta que 

Pai Assumano já era conhecido da polícia, por se destacar como o famoso “protetor 

espiritual” do sambista Sinhô e de José do Patrocínio. 

 
8 João Alabá tinha seu terreiro na rua Barão de São Félix, próximo ao famoso cortiço Cabeça de Porco. Seu 

terreiro ficou famoso por confirmar Tia Ciata de Oxum como yalorixá. Foi iniciado na Bahia, e morreu em 

1924, tendo sua casa de Candomblé fechada. Após isso, Dona Pequena d’ Oxaguiã e seu marido Vicente 

Bankolê herdam os assentamentos de Alabá e com a ajuda de Yá Davina (personagem importante na 

história da formação do Candomblé no Rio de Janeiro) inauguram outro terreiro, primeiramente no bairro 

de Bento Ribeiro (Zona Norte do Rio de Janeiro) e depois é transferido para o município de Mesquita (Nova 

Iguaçu), Baixada Fluminense, em 1993, com o nome de Casa Grande de Mesquita 

(http://antigo.acordacultura.org.br/herois/heroi/tiaciata). 
9 O nome “Assumano” é o abrasileiramento do antropônimo Ansumane ou Ussumane (do árabe Othman 

ou Utmân), usual entre muçulmanos da antiga Guiné Portuguesa (LOPES, 2005: 4). 

http://antigo.acordacultura.org.br/herois/heroi/tiaciata


RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

36 

 

Assim como Assumano, diversos outros personagens são descritos como 

transeuntes entre as duas religiões. Durante a formação do Candomblé, ainda no 

início do século XX, as duas crenças coexistiram e sofreram influência mútua entre 

si. 

As conexões entres estes dois grupos eram bem comuns no cotidiano da 

cidade. Os muçulmanos ora ou outra eram vistos em festas e rodas de samba com 

baianos seguidores do Candomblé. Tio Sani, ou Sanin, por exemplo, era um desses 

malês que conviviam com o povo de orixá. Muniz Sodré e Luís Felipe de Lima (1996) 

descrevem Sanin como uma importante figura para a formação do Candomblé Kétu10 

no Rio de Janeiro, no bairro da Saúde, em 1895, juntamente com mãe Aninha11, 

importante yalorixá12, fundadora do Ilé Opô Afonjá. Outro personagem que se fazia 

muito presente nas duas religiões era João Alabá, mencionado acima, conhecido 

como o sacerdote responsável pela manutenção do terreiro fundado com a ajuda de 

Sanin. Ele era conhecido pelos meios midiáticos pelo fato de praticar “feitiços” 

utilizando conhecimentos malês, ora tido como Alufá, ora babalorixá.  

Além disso, João do Rio explica que os dois grupos religiosos falavam a mesma 

língua, o Yorubá, entretanto eram inimigos: 

Os Alufás não gostam da gente de santo a que chamam auauadó-
chum; a gente de santo despreza os bichos que não comem carne de 
porco, tratando-os de malés. Mas acham-se todos relacionados pela 
lingua, com costumes exteriores mais ou menos identicos e vivendo 

da feitiçaria. Os Orixás fazem sacrificios, afogam os santos em 

sangue, dão-lhes comida [...] (JOÃO DO RIO, 1976: 7). 

 

Outro ponto em comum eram as perseguições. Ambas as religiões eram 

proibidas na cidade e seus fiéis eram vistos como criminosos perigosos. Agenor 

Miranda (2000) lembra também que neste período os Candomblés eram 

constantemente perseguidos, sendo um dos motivos que levaram ao afastamento 

das casas de Candomblés do Centro do Rio. Inúmeros praticantes de Candomblé e 

Alufás13 malês foram presos. 

 
10 É a maior e mais popular nação de Candomblé, de origem Yorubá. De acordo com a História oral, teve 

seu início na Bahia com a escravização de 3 princesas advindas de Oyó e Ketu, que abriram o primeiro 

terreiro ketu que se tem notícias, o Candomblé da Barroquinha. 
11 Mãe Aninha de Xangô foi a fundadora do Ilê Axé Opô Afonjá na Bahia, e esteve no Rio de Janeiro onde 

abriu uma casa de Candomblé no bairro da Saúde, juntamente com Bamboxê e Oba Siniá, em 1910. Em 

1925, volta ao Rio de Janeiro e, no Santo Cristo, inicia sua primeira filha de santo da cidade, Conceição de 

Omulu. Com seu falecimento, em 1938, Agripina de Souza de Xangô herda o axé e o transfere para Coelho 

da Rocha (ROCHA, 2000: 25). 
12 "mãe dos segredos do Orixá", Ya = mãe; ola= segredo; Orisà = Orixá. 
13 Alufá era o nome dado ao mestre malê, o clérigo, segundo a versão Yorubá do termo sudanês ocidental 

alfa. Em árabe significava o mesmo que mu’allim, marabout ou alim. (REIS, 2003: 605) Segundo Lima 

(2009: 196) Alufá significava “sacerdote de Ifá” na língua Yorubá, e foi largamente utilizado para 

identificar os mestres malês.   



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

37 

 

 Nina Rodrigues (1977) em conversa com um casal de negros muçulmanos na 

Bahia, à sua época, descobre o grande ressentimento com que os seguidores do 

Islamismo veem a ligação entre sua religião e o Candomblé. O temor era de serem 

confundidos com feiticeiros, igualmente os seguidores do Candomblé. Ao mesmo 

tempo em que desejavam se distanciar da imagem de fetichistas, os negros malês 

eram muito reconhecidos pela fabricação de mandingas, amuletos que serviam para 

proteção do usuário, e assim como o Alufá Rufino, já mencionado, eram procurados 

por negros cristianizados e negros seguidores do Candomblé, visando a aquisição 

destas peças.  

 As mandingas eram bolsinhas que carregavam em seu interior papéis com 

sinais cabalísticos ou passagens do Alcorão, visando a proteção de quem a utiliza. 

Em uma destas mandingas Nina Rodrigues (1977) buscou traduzir o que estava 

escrito neste papel: 

A tradução destes versetos é a seguinte:  
“129. — Um profeta veio para vós, um profeta tomado entre vós. 

Vossas iniquidades lhe pesam, ele deseja ardentemente ver-nos 
crentes. Ele é cheio de bondade e de misericórdia ”.  
“130. — Se eles se afastam (de teus ensinamentos), dize-lhes: ” 
“Deus me basta. Não há outro Deus senão ele ”.  
“Pus nele a minha confiança; é o possuidor do grande trono (isto é, 
o trono da majestade divina) (RODRIGUES, 1977: 72) ”. 

 

 Estes versos só poderiam ser entendidos por sacerdotes ou Alufás, mas eram 

largamente comercializados nas cidades. No século XX João do Rio menciona esse 

comércio e dar a entender que sua utilização era bastante comum entre os negros 

do Rio de Janeiro: 

Quantas orações andam por aí impressas em folhetinhos maus, 

vendidas nas grandes livrarias e nos alfarrabistas, exportadas para a 
província em grossos maços, ou simplesmente manuscritas, de mão 
em mão, amarradas ao pescoço dos mortais em forma de breve! Há 
nessa estranha literatura edições raras, exemplares únicos que se 
compram a peso de ouro; orações árabes dos negros muçulmins, cuja 
tradução não se vende nem por cinqüenta mil réis; orações de pragas 

africanas, para dizer três vezes com um obi na boca; orações para 
todas as coisas possíveis e impossíveis (JOÃO DO RIO, 1995: 21). 

 

Priscila Mello (2009) explica que a adoção dos caracteres árabes para a 

confecção destes amuletos está ligada a ideia de proteção do corpo e também do 

espírito, evitando o esquecimento de sua cultura e suas origens. Essa visão da autora 

está de acordo com a percepção de Lovejoy (2002) no que tange ao papel da escrita 

para os grupos de negros muçulmanos, segundo o autor, a difusão da escrita árabe 

estava ligada a preservação do sentimento de comunidade entre eles. 

 Mesmo assim, estes dois grupos eram vistos de forma uniforme. Esta situação 

pode ser explicada pela teoria barthiana dos grupos étnicos. Os grupos étnicos 

constroem sua etnicidade na relação com os não-membros, ou seja, estes grupos, 

para existir, dependem da definição dos outsiders, o que acaba por causar uma 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

38 

 

redefinição a todo instante. O modo como um grupo se define só tem sentido quando 

é reconhecido pelos não-membros ou por outros grupos. O rótulo empregue a um 

grupo passa a ser a característica conhecida, é a forma deste grupo existir. A 

etnicidade do grupo dos alufás está diretamente ligado ao grupo dos orixás, a 

existência de um está ligada ao outro.  

 As fronteiras internas destes grupos só são reconhecidas pelos membros dos 

mesmos, ao passo que a sociedade branca em geral os enxerga com uma visão 

uniforme. Entretanto, há de se levar e conta que os membros destes grupos 

transitavam entre si, o que pode ser explicado pelas ideias de Poutignat e Streiff-

Fenart (1998) que acreditam na dissolução das fronteiras com o passar do tempo, 

tornando-se mais flexíveis ou mais rígidas. Como neste caso, em que, mesmo João 

do Rio afirmando que os dois grupos religiosos eram inimigos, a história dos membros 

diz outra coisa, que essa fronteira em algum momento se tornou flexível, ou nunca 

existiu de fato. O que importa aqui é deixar claro que os dois grupos coexistiram nas 

ruas do Rio de Janeiro e enfrentaram juntos uma enorme perseguição da sociedade 

burguesa que se declarava como a detentora do ideal civilizatório.  

Velloso (1989) vê a cidade do Rio de Janeiro como um local perfeito para o 

encontro dessas duas culturas africanas. Após a abolição a cidade viu a população 

negra sofrer um significativo aumento com a chegada de imigrantes baianos em 

busca de melhores condições de vida. O Rio foi procurado, além de ser a capital do 

país, pelo certo ar de familiaridade que alguns de seus descendentes moradores da 

cidade passavam aos conterrâneos.  

Primeiramente as áreas centrais da cidade foram ocupadas: Gamboa, Saúde, 

Santo Cristo, etc. Assim que chegavam tratavam de procurar por nomes conhecidos, 

por conta disto Velloso (1989) identifica a Pedra do Sal como o local de encontros 

com os recém-chegados. Nestes locais eram tecidas redes de solidariedade e 

ressignificações culturais. A autora aponta que estes locais eram conhecidos como a 

casa das “tias” e lá era um espaço de reunião de negros onde poderiam estar em 

contato com seus ramos culturais, segundo Velloso (1989) “Aqui a ‘grande família’ 

se realiza via candomblé, que é um dos herdeiros do sistema de filiação étnica. Seus 

membros pertencem à mesma família: a família de santo. Esta seria a substituta da 

linhagem africana para sempre desaparecida (VELLOSO, 1989: 214) ”. 

 É importante destacar que o Rio de Janeiro da Belle Époque era uma cidade 

negra! Mesmo com as inúmeras ações da República visando esconder a “marca da 

degeneração”, representada na figura do negro. Neste período, os jornais se 

vangloriavam pela chegada da modernidade, que na verdade era a expulsão do 

elemento indesejado, o negro. 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

39 

 

“-Queriam as obras, sim, mas a seu tempo... Mas em que tempo? 

Pergunto eu. Seria possível esperar mais, e esperar pelo que? O Rio 
de Janeiro estava perdendo os fóros de cidade civilisada. 
Entretanto o Rio de Janeiro é o Brasil. O estrangeiro que aqui 
desembarca, de passagem num transatlântico, leva de sua rápida 
visita à nossa desprovida cidade uma triste ideia de todo nosso país. 
E esse estrangeiro, como milhares de outros que por aqui passam, é 
uma voz a proclamar nos serões de família e nas rodas de amigos o 

nosso descrédito. (...) procurar tornar o Rio de Janeiro, pois uma 
cidade moderna, confortável, e civilisada, é a necessidade 
indeclinável e inadiável do nosso problema econômico (...). E quando 
o Rio de Janeiro deixar de ser a cidade que ainda hoje é, eu lhes direi 
o que será o Brasil (Revista Renascença, Maio de 1904: 84, 85) ”. 

 

A reforma, que tinha como princípio o extermínio de epidemias e 

embelezamento da cidade, determinada pelo então presidente Rodrigues Alves sob 

responsabilidade de Pereira Passos e Oswaldo Cruz, acabou por fim, causando a 

miséria urbana. Mais uma vez, a Revista Renascença comemorava as demolições das 

moradias da população empobrecida e a expulsão dos mesmos do centro da cidade: 

“Este é o primeiro passo; o mais virá depois. Numa cidade onde as 
casas não sejam acachapados barracões indecentes e infectos, e as 

ruas não sejam esburacadas aglomerações de pedras e lagedos, a 
população deixará de ser esse ajuntamento de maltrapilhos em 
mangas de camisa e pés descalços, com que nos acotovelamos a cada 
instante (Revista Renascença, Maio de 1904: 86) ”. 

  

Essa higienização da cidade se confunde com os primeiros passos, do século 

XX, à intolerância religiosa. Segundo Santos (2018) o processo da intolerância 

religiosa está diretamente ligado à dominação social, política e religiosa, em que as 

religiões são divididas por uma ótica dualista, entre “boas” e más”, e as religiosidades 

africanas seriam o mal a ser combatido pelas forças do governo. A degeneração 

deveria ser extinta do país. 

 Santos (2018) enxerga essa intolerância a partir da laicização do Estado, que 

veio acompanhada do discurso da moral cristã. Fato que permite entender o discurso 

oculto (SCOTT, 1992) de alguns representantes da elite branca que buscavam a cura 

nas “magias africanas”, todavia, no discurso público condenavam, menosprezavam 

e desqualificavam estas crenças. Estando de acordo com a visão ocidentalizante que 

cria uma imagem primitiva e arcaica, que representava o passado da humanidade, 

de tudo o que fosse ligado ao negro.  

 As raízes da intolerância religiosa vivenciada pelas duas religiosidades 

africanas da Belle Époque tiveram como apoio e propagandista toda uma elite 

intelectual, particularmente de médicos e jornalistas. Santos (2018) acredita que 

estes indivíduos foram os responsáveis por cristalizar estigmas e preconceitos contra 

todo o modo de vida do negro, principalmente suas religiões.  

 Esta preposição repercute na referida obra de João do Rio. As crônicas escritas 

sobre os espiritismos que existiam no Rio de Janeiro destacam a ideia de que o negro 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

40 

 

teria degenerado a religião espírita francesa. O jornalista divide em dois segmentos 

o espiritismo: “Espiritismo entre os sinceros” e “ Os Exploradores”. O primeiro grupo 

era composto pela nata da sociedade intelectual, personalidades importantes do país 

e cientistas em geral, já o segundo grupo, era formado pelos negros que tinham sua 

religiosidade ligada ao chamado “baixo espiritismo”: 

Se na sociedade baixa, centenas de traficantes enganam a 
credulidade com uma inconsciente mistura de feitiçaria e 
catholicismo, entre a gente educada ha um numero talvez maior de 
salas onde estudam o phenomeno psychico e a adivinhação do futuro, 

com correspondencia para Londres e um ar superiormente 
convencido (JOÃO DO RIO, 1976: 214). 

 

 Ainda nesta primeira parte, é interessante notar os adjetivos com que João 

do Rio se refere ao “espiritismo scientifico”, formado por indivíduos elegantes, a 

utilização da palavra médium para se referir àqueles que recebiam a presença de 

algum espírito, crentes dotados de virtudes e caridosos, que podiam curar com a 

força de Deus e da caridade. Além disso, os fenômenos espíritas são descritos por 

ele com o nome de psycologia transcendental, magnetismo, desdobramentos, o que 

é totalmente diferente dos termos utilizados para falar do “outro espiritismo”. 

 “Os Exploradores” começa já com o objetivo de distinção do citado acima: “É 

preciso, porém, não confundir o espiritismo verdadeiro com a exploração, com a 

falsidade, com a crendice ignorante (JOÃO DO RIO, 1976: 227) ”. Segundo o 

jornalista, a bondade desse espiritismo verdadeiro foi substituída pela feitiçaria e a 

magia africana, exploradores da fé dos mais pobres, com cultos sem honestidade e 

recheados de fetichismo, loucura e “hysteria”. As casas onde funcionavam essas 

sessões foram chamadas de “abysmo torturante” onde funcionavam todo tipo de 

perversões e prostituição. Os frequentadores são descritos como pessoas de “baixa 

classe” dados à crendice. 

 O que é importante ressaltar sobre essas duas diferentes descrições é a moral 

cristã sendo utilizada sempre como ponto de partida para a análise das religiões em 

geral. Tudo o que se aproxima do ideal cristão civilizado é dotado de virtudes, 

enquanto que ao negro sobram as falsificações da religião Espírita, Católica e até 

mesmo, vimos mais acima, do Satanismo. A utilização dessa moral vai permear toda 

a (re) existência do Candomblé, até os dias atuais, com o advento das religiões 

neopentecostais com seus discursos agressivos e de combate às religiões de matrizes 

africanas14 (SANTOS, 2018: 73). 

Tanto essa obra de João do Rio, quanto essas notícias dos jornais da época, é 

o que nos proporciona compreender as contradições existentes, de um lado, a nova 

 
14 Santos (2018) vê essa ascensão do neopentecostalismo a uma descaracterização de símbolos da cultura 

negra, que paradoxalmente passam a ser incorporados nas práticas evangélicas, dissociadas de sua relação 

com a cultura e religiosidade negras, ex: Capoeira gospel, o bolinho de Jesus, etc (SANTOS, 2018: 73, 74). 



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

41 

 

República e seus ideais civilizatórios de “limpeza” social, de outro, a massa 

marginalizada, em sua maioria negra, que habitava os porões da cidade, e 

incomodava. É importante resgatar essas “memórias clandestinas” (POLLAK, 1989) 

daqueles que foram perseguidos por conta de sua religião e de seus costumes que 

subvertiam a concepção da civilidade europeia.  

 As memórias subalternas de Pollak (1989) nos servem como motor para 

buscar no interior da História as memórias esquecidas que ficaram a tanto tempo 

indizíveis, invisibilizadas por uma História Oficial com valores eugênicos da época. A 

partir dos laços de solidariedade entre estas pessoas perseguidas e silenciadas que 

foi possível conhecermos, hoje, suas histórias. Diversas etnias se reuniram em torno 

do Candomblé, até mesmo os que professavam a fé de Allah. Suas identidades 

sofreram ressignificações quando entraram em contato com as demais identidades 

negras da cidade, a partir das experiências em comum do cativeiro (BEZERRA, 2010).  

 

Documentação 

Biblioteca Nacional: Disponível em: http://bndigital.bn.gov.br/hemeroteca-digital/ 

Gazeta de Notícias 

Revista Renascença 

Senado Federal: Código Penal de 1890. Decreto nº 847 de 11 de outubro de 1890. 

http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049 

Bibliografia 

AL- BAGHDADI, Abd Al- Rahman. The Amusement of the Foreigner. Tradução de 

Yacine Daddi Addoun e Rennée Soulodre- La France. Canadá: York University, 2001. 

BEZERRA, Nielson Rosa. Mosaicos da Escravidão: Identidades africanas e Conexões 

Atlânticas do Recôncavo da Guanabara (1780-1840). Niterói: Universidade Federal 

Fluminense/ Departamento de Pós-Graduação em História, 2010 (Tese de 

Doutorado). 

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

BRAGA, Júlio. Na Gamela do Feitiço: Repressão e Resistência nos Candomblés da 

Bahia. Salvador: EDUFBA, 1995. 

ELIAS, Norbert. O Processo Civilizador- Uma História dos Costumes. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1994. 

FARIAS, Juliana Barreto. Cultura Identidade e Religião Afro-brasileira na Cidade do 

Rio de Janeiro -1870-1930: Cenários e Personagens. X Encontro Regional de História- 

ANPUH-RJ. História e Biografias- Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2002. 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande e Senzala- Formação da Família Brasileira sob o 

Regime da Economia Patriarcal. Rio de Janeiro: Record, 30º Ed, 1995. 

http://bndigital.bn.gov.br/hemeroteca-digital/
http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049


RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

42 

 

JOÃO DO RIO. A Alma Encantadora das Ruas. Rio de Janeiro: Secretaria Municipal 

de Cultura, 1995. 

_____________. As Religiões no Rio. Rio de Janeiro: Editora Nova Aguilar, Coleção 

Biblioteca Manancial nº 47, 1976. 

LIMA, Cláudia Maria Rocha. Heranças Muçulmanas No Nagô De Pernambuco: 

Construindo Mitos Fundadores Da Religião De Matriz Africana No Brasil. Revista 

Brasileira de História das Religiões: Ano I, n. 3, 2009. 

LOPES, Nei. A Presença Africana na Música Popular Brasileira. Revista Espaço 

Acadêmico, n. 50, 2005. 

LOVEJOY, Paul E. Identidade e a Miragem da Etnicidade. Afro- Ásia: n. 27, 2002. 

MAGGIE, Yvonne. Medo do Feitiço: Relações entre Magia e Poder no Brasil. Rio de 

Janeiro: Arquivo Nacional, 1992. 

MELLO, Priscila Leal. Leitura, Encantamento e Rebelião: O Islã Negro no Brasil 

(Século XIX). Niterói: Universidade Federal Fluminense/ Departamento de Pós-

Graduação em História, 2009 (Tese de Doutorado). 

PARÉS, Luis Nicolau. Religiosidades, em Dicionário da Escravidão e Liberdade. 

Organizado por SCHWARCZ, Lília M.; GOMES, Flávio. Rio de Janeiro: Companhia das 

Letras, 2018. 

POLLAK, Michael. Memória, Esquecimento, Silêncio. Rio de Janeiro: Estudos 

Históricos: v. 2, n. 3, 1989. 

POUTIGNAT, Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne. Teorias da Etnicidade. São Paulo: 

Fundação Editora da UNESP, 1998.  

REIS, João José; GOMES, Flavio dos Santos; CARVALHO, Marcus J. M. de. O Alufá 

Rufino: tráfico, escravidão e liberdade no Atlântico Negro (c. 1822-c. 1853). São 

Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

______________. Rebelião Escrava no Brasil- A História do Levante dos Malês em 

1835. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 

ROCHA, Agenor Miranda. As Nações Kêtu: Origens, Ritos e Crenças: Os Candomblés 

Antigos do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Mauad, 2000. 

RODRIGUES, Raimundo Nina. O Animismo Fetichista dos Negros Baianos. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1935. 

____________________. Os africanos no Brasil. 5. ed. São Paulo: Nacional: 

vl. 9, 1977. 

SCOTT, James C. A Dominação e a Arte da Resistência: Discursos Ocultos. Lisboa: 

Livraria Letra Livre, 1992. 

SAMPAIO, Gabriela dos Reis. A História do Feiticeiro Jucá Rosa: Cultura e Relações 

Sociais no Rio de Janeiro Imperial. Campinas: Universidade Estadual de Campinas/ 

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 2000 (Tese de Doutorado).  



RJHR XII: 23 (2019) – Thamires Guimarães 

43 

 

SANTOS, Carlos Alberto Ivanir dos. Marchar não é Caminhar: Interfaces Políticas e 

Sociais das Religiões de Matrizes Africanas no Rio de Janeiro Contra os Processos de 

Intolerância Religiosa (1950-2008). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de 

Janeiro/Programa de Pós-Graduação em História Comparada, 2018 (Tese de 

Doutorado). 

SERAFIM, Vanda Fortuna; SANTOS, Thauan Bertão dos. João do Rio e a 

Representação das Crenças Religiosas na Obra “As Religiões no Rio” (Rio de Janeiro- 

Primeira República). Revista del CESLA, 2015. 

SODRÉ, Muniz; LIMA, Luís Felipe de. Um Vento Sagrado: História de Vida de um 

Adivinho da Tradição Nagô- Kêtu Brasileira. Rio de Janeiro: Mauad, 1996. 

____________. Reinventando a Cultura: A Comunicação e Seus Produtos. Petrópolis: 

Vozes, 1996. 

VELLOSO, Mônica Pimenta. As Tias Baianas Tomam Conta do Pedaço: Espaço e 

identidade Cultural no Rio de Janeiro. São Paulo: Fundação Carlos Chagas, 1989.  


