
Recebido em: 22/10/2019 

Aceito em: 23/11/2019 

 

Òké Aro! Estéticas, epistemologias e culturas de Oxóssi - o caso dos 

cinemas negros na luta antirracista 

 

Òké Aro! Aesthetics, epistemologies and cultures of Oxóssi - the case of 

the black cinemas in the antiracist fight 

 

Mestrando Marco Aurélio da Conceição Correa1 

UERJ 

http://lattes.cnpq.br/3740838877761494 

 

Resumo: O presente texto tem como intenção discorrer sobre o Orixá Oxóssi, 

encarando-o como um princípio cultural, filosófico e epistemológico como forma de 

fundamentar uma crítica a epistemologia ocidental, os aprisionamentos conceituais 

coloniais e o racismo estrutural e cotidiano da contemporaneidade. Para tal crítica 

irei me fundamentar em uma bibliografia teórica de autores de diversos campos, 

onde busco entender as dimensões da cultura nas relações sociais identitárias 

(HALL, 1997; 2003); de que formas elas se organizam nos cotidianos como tática 

política (CERTEAU, 1998); de que forma elas questionam o modelo epistemológico 

(ALVES, 1999) que monologicamente estrutura o racismo; e de que forma o 

movimento diaspórico das culturas de origem africana ressignificam em rizomas 

(DELEUZE; GUATTARI, 1995) o pensamento homogeneizador ocidental. 

Organizando assim uma caçada epistemológica adentro dos enigmas da mata em 

busca dos proventos necessários para se questionar o racismo. Para corporificar 

 
1 Mestrando e Pedagogo formado pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Educador e pesquisador 

sobre as intercessões entre o cinema negro e o ensino das relações étnico-raciais. Publica textos em 

periódicos acadêmicos, revistas de comunicação e literárias. Participou da produção dos filmes Jali, 

Pequena África e Paredes da UERJ. Link do lattes: http://lattes.cnpq.br/3740838877761494  

 

http://lattes.cnpq.br/3740838877761494
http://lattes.cnpq.br/3740838877761494


RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

45 
 

este ebó epistemológico (RUFINO, 2016) farei uso de produções cinematográficas 

dos cinemas negros da diáspora (CARVALHO; DOMINGUES, 2018; CARVALHO, 

2005) que possibilitem ações através de movimentos de formação social para busca 

de subverter o racismo. Oxóssi é o Orixá das caças, por isso conhece todos os 

segredos da mata e da floresta, desvendando estes caminhos ocultos com seu 

ímpeto e astúcia de caçador, a divindade nos serve como um personagem 

conceitual (DELEUZE; GUATTARI, 1992). Parto como base também da mesma 

maneira em que exu é incorporado em diversos escritos acadêmicos (PRANDI, 

2001; AREDA, 2008; RUFINO, 2016). 

 

Palavras chave: Cosmovisão Nagô-Ioruba; cinemas negros; estética; 

epistemologia; cultura política 

 

Abstract: The present text intends to discuss the Orixá Oxóssi, considering it as a 

cultural, philosophical and epistemological principle as a way of substantiating a 

critique of Western epistemology, the colonial conceptual imprisonments and the 

structural and daily racism of contemporaneity. For this criticism I will base myself 

on a theoretical bibliography of authors from different fields, where I try to 

understand the dimensions of culture in the social relations of identity (HALL, 1997; 

2003); in what ways they organize themselves in everyday life as a political tactic 

(CERTEAU, 1998); how they question the epistemological model (ALVES, 1999) 

that monologically structures racism; and how the diasporic movement of cultures 

of African origin reignifies Western homogenizing thought into rhizomes (DELEUZE, 

GUATTARI, 1995). Thus organizing an epistemological hunt into the enigmas of the 

forest in search of the necessary proceeds to question racism. To embody this 

epistemological epic (RUFINO, 2016) I will make use of cinematographic 

productions of the black cinemas of the diaspora (CARVALHO, DOMINGUES, 2018; 

CARVALHO, 2005) that enable actions through social formation movements to seek 

to subvert racism. Oxóssi is the Orixá of the hunts, so it knows all the secrets of the 

forest and the forest, unveiling these hidden ways with its impetus and cunning of 

hunter, the divinity serves to us like a conceptual personage (DELEUZE; GUATTARI, 

1992). I start as a base also in the same way in which exu is incorporated in 

several academic writings (Prandi, 2001, AREDA, 2008, RUFINO, 2016). 

 

Keywords: Nagô-Yoruba Cosmovision; black screens; aesthetics; epistemology; 

politic culture 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

46 
 

Introdução 

 O presente texto tem como intenção discorrer sobre o Orixá Oxóssi, 

encarando-o como um princípio cultural, filosófico e epistemológico como forma de 

fundamentar uma crítica a epistemologia ocidental, os aprisionamentos conceituais 

coloniais e o racismo estrutural e cotidiano da contemporaneidade.  

 Para tal crítica irei me fundamentar em uma bibliografia teórica de autores 

de diversos campos, onde busco entender as dimensões da cultura nas relações 

sociais identitárias (HALL, 1997; 2003); de que formas elas se organizam nos 

cotidianos como tática política (CERTEAU, 1998); de que forma elas questionam o 

modelo epistemológico (ALVES, 1999) que monologicamente estrutura o racismo; e 

de que forma o movimento diaspórico das culturas de origem africana ressignificam 

em rizomas (DELEUZE; GUATTARI, 1995) o pensamento homogeneizador ocidental. 

Organizando assim uma caçada epistemológica adentro dos enigmas da mata em 

busca dos proventos necessários para se questionar o racismo.  

 Para corporificar este ebó epistemológico (RUFINO, 2016) farei uso de 

produções cinematográficas dos cinemas negros da diáspora (CARVALHO; 

DOMINGUES, 2018; CARVALHO, 2005) que possibilitem ações através de 

movimentos de formação social para busca de subverter o racismo. Oxóssi é o 

Orixá das caças, por isso conhece todos os segredos da mata e da floresta, 

desvendando estes caminhos ocultos com seu ímpeto e astúcia de caçador, a 

divindade nos serve como um personagem conceitual (DELEUZE; GUATTARI, 

1992). Parto como base também da mesma maneira em que exu é incorporado em 

diversos escritos acadêmicos (PRANDI, 2001; AREDA, 2008; RUFINO, 2016). 

 Oxóssi na sua atribuição nas diásporas é associado com o domínio do 

conhecimento e da apreciação da arte, então partirei destas ressignificações feitas 

pela experiência diaspórica iniciada pelo aparato do colonialismo como forma de 

questionar as edificações simbólicas que justificam o ato de hierarquizar as 

diferenças até a contemporaneidade, causando diversos cenários de injustiças e 

desigualdades nas sociedades oriundas do colonial. Estas ressignificações feitas 

pela cultura popular negra, criam um aparato teórico e estético para questionar o 

monologismo ocidental. 

Por definição, a cultura popular negra é um espaço contraditório. E 
um local de contestação estratégica. Mas ela nunca pode ser 
simplificada ou explicada nos termos das simples oposições binárias 

habitualmente usadas para mapeá-la: alto ou baixo, resistência 
versus cooptação, autêntico versus inautêntico, experiencial versus 
formal, oposição versus homogeneização (HALL, 2003, p. 341-342)  

  



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

47 
 

Então evocar estas produções artísticas, e principalmente os seus contextos 

de produção são uma forma de reverter o racismo que subjuga e inferioriza além 

dos próprios corpos as subjetividades. Sabemos que na contemporaneidade as 

produções estéticas e culturais cada vez mais se encontram presentes nos 

cotidianos, então buscaremos nas tessituras entre estas duas táticas que 

possibilitam uma ruptura com o racismo. "A expressão "centralidade da cultura" 

indica aqui a forma como a cultura penetra em cada recanto da vida social 

contemporânea, fazendo proliferar ambientes secundários, mediando tudo" (HALL, 

1997, p. 22). Os cotidianos são assim espaços/tempos que se inventam com mil 

maneiras de se fazer caça não autorizada (CERTEAU, 1998). 

 Oxóssi é um Orixá da cosmovisão dos povos Yorubá que foi trazido para o 

Brasil e para outros cantos das Américas escravocratas da região que hoje 

conhecemos como Nigéria, Benin e Togo. O Orixá é a divindade caçadora, o senhor 

das matas e florestas, local qual ele tem o total conhecimento, pois é aquele que 

por saber tudo sobre a mata e os seres vivos que a habitam, pode extrair proveito 

dela, de uma forma modesta, para prover o sustento de sua comunidade. 

 Conta um dos mais famosos itans2 de Oxóssi que em tempos distantes o Rei 

Olofin contente com a fatura da colheita de inhame foi organizar uma festa para o 

seu povo em seu Palácio Real. Todos festejavam a prosperidade da colheita, menos 

as feiticeiras Àjès que não receberam parte do inhame e enviaram assim seu 

pássaro gigante Èlèye para acabar com o festejo. O Rei assombrado com o pássaro 

que botava em risco sua comemoração chamou por caçadores que pudessem 

abater o perigo iminente oferecendo uma riqueza em troca, diversos caçadores 

apareceram com seus imensos conjuntos de flechas, mas todos falharam em 

acertas uma única flecha no pássaro. Até que Oxotokanxoxo, o caçador de uma 

flecha só, decidiu aceitar o desafio do Rei. Sua mãe ao perceber que o filho se 

botava em risco foi ter com um babalaô para descobrir como o seu filho poderia 

escapar da possível morte. O sábio babalaô jogou seus búzios e receitou uma 

oferenda que agradasse as feiticeiras, assim a mãe seguiu os conselhos 

agraciando-as com sua comida predileta. Com a ira das feiticeiras diminuída o 

encanto que tornava o pássaro invencível se desfez e Oxotokanxoxo conseguiu 

abatê-lo com uma única flecha no peito. Olofin ficou agraciado com o feito do 

 
2 Os itans são o conjunto de lendas, mitos, contos e histórias que narram as tradições, os valores e 

arcabouço cultural presente no culto aos Orixás. Transmitidos oralmente de geração a geração eles 

sobreviveram além a força do tempo e da exploração sendo muito importantes para as comunidades de 

culto ao orixá até os dias de hoje. Por sua longevidade e o êxodo para outras regiões os itans se 

apresentam com diversas versões e mudanças variando o tempo e o espaço, sem alterar significativamente 

o seu conteúdo na maioria das vezes, mas mostrando a pluralidade e a não ortodoxia dos cultos de origem 

Yorubá. 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

48 
 

caçador e o tornou rico, o povo contente por poder festejar o inhame clamou pelo 

caçador que passou a ser chamado de Oxóssi, o caçador popular. 

 

 
Figura 1: Oxotokanxoxo e a felicidade de sua aldeia ao derrotar o temível pássaro 

  

As principais características de Oxóssi nos ritos de matrizes africanas no Brasil são 

a sua representação em azul-turquesa (candomblé) ou verde (umbanda), a 

presença do seu ofá (arco), damará (flecha), e erukeré (cetro de rabo de animais), 

seu dia da semana é quinta feira. Oxóssi tem relações com outros Orixás nos ítans: 

de maternidade com Yemanjá; de fraternidade com Ogum e Exu; de conflito e 

aprendizado com Ossain e Oxumare; e de amor com Oxum e Iansã. Os filhos de 

Oxóssi tendem a ser calmos e reservados, por esta capacidade de concentração 

costumam ser inteligentes e ter sensibilidades para apreciar a arte. Apesar de 

reservados tem um grande senso de cautela e responsabilidade, usando os seus 

conhecimentos e astúcia para prover o sustento de seus próximos. 

 Partindo destas características de Oxóssi usarei três artefatos culturais do 

audiovisual na caçada que resultará no ebó epistemológico, estes são: A série Mãe 

de Santo (1990) criada por Paulo César Coutinho exibida por 16 episódios, cada um 

para um orixá, na Rede Manchete, focaremos no episódio de Oxóssi; o filme  

Rapsódia para o Homem Negro (2015) de direção de Gabriel Martins. Brasil. 2015 

da cidade de Contagem da produtora Filmes de Plástico; e o curta metragem Tião 

(2017) dirigido por Clementino Júnior do Cineclube Atlântico Negro (CAN). Filmes 

que contribuem para o movimento dos cinemas negros, compondo uma estética 

cinematográfica protagonizada por cineastas negras e negros com narrativas e 

conteúdo que abordem questões pertinentes para as populações negras.  



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

49 
 

 O movimento dos cinemas negros é um movimento estético que vem 

historicamente atuando junto aos movimentos negros na busca dos direitos civis 

das populações negras da diáspora. Ou seja, apesar de focarmos aqui no contexto 

brasileiro, estes movimentos culturais encontram seus paralelos no decorrer da 

diáspora. Assim como Oxóssi se disseminou pela diáspora, as cinematografias 

negras foram se desenvolvendo por todas as diásporas aplacando um senso político 

e estético de reivindicar a luta no campo das narrativas, subvertendo as 

hegemonias e os estereótipos das sociedades ocidentais. No contexto brasileiro, 

aponta a Oliveira, que o conjunto do cinema negro 

se estabelece em relação direta com as lutas dos movimentos 

negros (...) quando caracterizam o cinema negro como gênero 
cinematográfico em sintonia com os principais temas das lutas 
antirracistas no país. Assim, dentre os elementos dessa luta que se 

associam ao projeto de cinema negro no Brasil, figuram no centro 
do debate os conceitos em torno da consolidação hegemônica da 
identidade nacional brasileira empenhada em colocar o negro em 
posição de subalternidade e não como elemento fundamental na 
formação cultural do país (OLIVEIRA, 2016, p.1). 

 

 Apesar desta unidade política destas culturais representativas fica difícil de 

narrar uma constante estética que una os filmes destes movimentos 

cinematográficos. O que afirma a pluralidade destas expressões e reforça o caráter 

de dissenso das culturas de origem africana. Ao invés de homogeneizar as suas 

produções, os diferentes espaços tempos dos cinemas negros na diáspora foram se 

configurando através das diferenças, com os contatos e ressignificações das 

culturas hegemônicas. Assim como aconteceu com os cultos de origem africana. 

Assim, os cinemas negros 

Ocorre que cinema negro se trata de um conceito em construção 
ou, antes, em disputa. Não apenas em função de seu caráter 
polissêmico, multivocal, aberto, com diferentes concepções formais 
e estilísticas, mas uma disputa em torno de como essa categoria 
analítica se conecta aos planos estético e político. Cinema negro: 
processo e devir. Além de nicho ou segmento específico, consiste 
num componente integrado ao amplo encadeamento estrutural da 

sétima arte. Ao mesmo tempo “dentro e fora” do cinema nacional. 

Daí sua conotação muitas vezes marginal, porque fundado na 
diferença. Uma produção que implica, obviamente, novos 
direcionamentos (no âmbito da distribuição, da exibição, do público 
e da crítica) e novas hermenêuticas de sentido à história tradicional 
do cinema brasileiro contemporâneo (CARVALHO; DOMINGUES, 

2018, p. 13). 

 

 Este posicionamento das culturas das diásporas, é fundamentado pelas 

organizações civis que garantem os direitos sociais destas práticas. Como vemos 

com o grandioso movimento no Brasil dos grupos de culto aos Orixás que se 

movimentam em contrário as reações de intolerância religiosa de outras crenças 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

50 
 

para as religiões de matrizes africanas. Ou então no caso dos cinemas negros, ou 

outras manifestações artísticas que estão sempre lutando por espaços de 

representação de reconhecimento e de financiamento público. Cada vez mais essas 

organizações sociais crescem e conseguem uma maior relevância no campo social 

conquistando vitórias para as suas práticas coletivas de expressões de origem 

africana. 

 Assim, estes três artefatos serão nossas armas para questionar e reverter o 

racismo, a partir das reflexões feitas através da presença de Oxóssi nesse filme 

iremos suscitar e prover discussões que fundamentem que os monologismos do 

racismo são cada vez mais insuficientes e atrasados em uma sociedade 

democrática.  

 

Cultura, epistemologia e sincretismo 

 Irei encarar neste segmento o Oxóssi como um princípio cultural, filosófico e 

epistemológico, para tanto precisamos a princípio elucidar de que forma encaramos 

estas três formas de concepções teóricas. Começamos este giro pela concepção 

cultural, Oxóssi por ser um Orixá da rica matriz africana que compõe a cultura 

brasileira, não pode ser encarado somente como uma divindade religiosa. A sua 

potência faz com que a divindade se desdobre em aspectos sociais e culturais da 

sociedade brasileira, já que nos imaginários sociais e nas práticas de expressão 

cultural, o Orixá se apresenta de forma marcante. Apesar das muitas tentativas de 

definição de cultura que se encontra nas ciências humanas, Hall tenta defini-la da 

seguinte maneira: 

A cultura não é apenas uma viagem de redescoberta, uma viagem 
de retorno. Não é uma "arqueologia". A cultura é uma produção. 
Tem sua matéria-prima, seus recursos, seu "trabalho produtivo". 
Depende de um conhecimento da tradição enquanto "o mesmo em 
mutação" e de um conjunto efetivo de genealogias. Mas o que esse 

"desvio através de seus passados" faz e nos capacitar, através 
da cultura, a nos produzir a nós mesmos de novo, como novos tipos 
de sujeitos. Portanto, não é uma questão do que as tradições fazem 
de nós, mas daquilo que nós fazemos das nossas tradições. 

Paradoxalmente, nossas identidades culturais, em qualquer forma 
acabada, estão a nossa frente. Estamos sempre em processo de 
formação cultural. A cultura não é uma questão de ontologia, de 

ser, mas de se tornar. As identidades, concebidas como 
estabelecidas e estáveis, estão naufragando nos rochedos de uma 
diferenciação que prolifera (2003, p. 44). 

 

 Então, Oxóssi aparece nas manifestações culturais brasileiros tanto dos ritos 

do candomblé como em expressões artísticas e estéticas representando 

culturalmente o conceito em que foi ressignificado na diáspora. Como dito 

anteriormente, enquanto no território Yorubá este Orixá não possuía um grande 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

51 
 

culto, o qual era restringindo a uma região específica, no Brasil ele toma outras 

proporções exatamente pelo contexto de seu assentamento. Além de muitos 

yorubanos de sua região de origem terem sido sequestrados para o Brasil, 

diminuindo o seu culto no continente africano, a narrativa de um rei astuto que 

com sua inteligência poderia vencer as adversatividades, caçando e provendo 

fartura para sua comunidade ganhou uma grande aderência e credibilidade entre os 

descendentes de africanos que viviam com os males do racismo no Brasil. Quando 

uma parcela da população é obrigada a viver quase em um estado de sub-

humanidade é preciso encontrar nos mitos, contos e narrativas a força estética e 

ética de se continuar vivendo, é desta forma que o culto a um simples, porém 

astuto caçador retorna à dignidade para um povo oprimido. 

 Podemos ver um pouco sobre o culto à Oxóssi no episódio dedicado a ele na 

série Mãe de Santo, os filhos de Oxóssi costumam ser pessoas introspectivas e 

calmas, o que pode significar para alguns frieza, o que argumenta a companheira 

do capoeirista filho de Oxóssi na série que adia em dar uma resposta sobre o 

convite dela para uma vida confortável na França. A serenidade dos filhos de Oxóssi 

é muitas vezes confundida com insensibilidade, mas não é verdade, já que o 

caçador precisa ser cauteloso, pois ele carrega uma flecha só e não pode errar, já 

que o sustento de seus semelhantes está em jogo. O mestre de capoeira não pode 

simplesmente ir para a França viver a boa vida e deixar de lado a sua comunidade 

que precisa de suas astutas habilidades de caça nas incertezas da floresta. 

 A relação de Oxóssi com a natureza também é uma das possibilidades de 

sua adaptação ao contexto social brasileiro, o Orixá da mata é aquele que 

representa não a superação e domínio do conhecimento, da tecnologia humana 

sobre a natureza, mas sim a sabedoria humana sobre os valores da natureza, sobre 

que benefícios o ser humano pode tirar da natureza caso conheça e respeite seus 

segredos.  

 O enigma da mata está presente em Rapsódia para o homem negro, vemos 

em algumas cenas do filme a presença de protagonista Odé na mata com algumas 

referências ao sagrado e ao secreto do culto ao caçador. Para aqueles que não 

conhecem os segredos presentes nos cultos de matriz africana, estas cenas podem 

parecem um apanhado de imagens oníricas, o que não está completamente 

ausente na estética do filme, mas só aqueles que conhecem os segredos da mata e 

dos cultos aos Orixás podem colher os frutos por eles destinados. É o que parece 

fazer também o introspectivo personagem Odé, amante das músicas e das artes 

como os filhos de Oxóssi, parece relutar para aceitar seu compromisso com o dono 

das matas. 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

52 
 

 
Figura 2: Odé e sua mãe nas matas 

  

É o que acontece em muitos dos itans de Oxóssi, ele aprende com Ossain os 

mistérios da mata, aprendendo os segredos de cura das folhas e plantas da 

natureza. Oxóssi não pretende em si ter o domínio completo das matas e da 

natureza com o seu arco de caça e sua sabedoria, ele sabe que é impossível de 

subordinar a natureza por completo as vontades do ser humano, sabe que o ser 

humano é elemento presente e sincrônico à natureza, ao feri-la e causar o seu 

desequilíbrio é o próprio ser humano que irá perder. Diferente da concepção de 

distanciamento e deslocamento do ser humano com a natureza das sociedades 

ocidentais, a concepção Yorubá pensa em uma relação de pertencimento e 

sincronia que é contrária a simples dicotômica proteção da natureza ou a sua total 

exploração. 

 Percebemos assim que Oxóssi não se limita somente a concepção do 

acontecimento cultural de sua existência e culto. Inerente ao Orixá estão presentes 

princípios filosóficos e epistemológicos sobre a essência de Oxóssi e da cosmovisão 

Nagô-Yorubá. Para uma abordagem filosófica de Oxóssi irei encarar o Orixá como 

um personagem conceitual que irá interceder as colocações teóricas e críticas que 

pretendo formular neste estudo. Para Deleuze e Guattari, estes "têm este papel, 

manifestar os territórios, desterritorializações e reterritorializações absolutas do 

pensamento. Os personagens conceituais são pensadores, unicamente pensadores, 

e seus traços personalísticos se juntam estreitamente aos traços diagramático do 

pensamento e intensivos do conceito" (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 84). 

 Os personagens conceituais não são os representantes 

do filósofo, é mesmo o contrário: o filósofo é somente o invólucro 
de seu principal personagem conceitual e de todos os outros, que 
são intercessores, os verdadeiros sujeitos de sua filosofia. Os 
personagens conceituais são os ‘heterônimos’ do filósofo, e o nome 
do filósofo, o simples pseudônimo de seus personagens (DELEUZE; 

GUATTARI 1992, p. 78). 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

53 
 

 Para a dupla de autores os personagens são aqueles que através deste 

dissenso vão constituir os conceitos que atuam como artefatos na solução de algum 

problema ou conflito. Desta forma, Oxóssi como um princípio filosófico dessas 

reflexões apontadas aqui atua como um artefato para se questionar o racismo e 

seus desdobramentos culturais, filosóficos e epistemológicos. A caça teórico-

conceitual que faço com Oxóssi tem o único significado de aparelhar conhecimentos 

e táticas contrários ao racismo que subordina as subjetividades negras na 

hierarquia do racismo.  

 Odé o protagonista de Rapsódia para o homem negro age com este ímpeto 

de solucionar os problemas que afetam a sua comunidade, tendo seu irmão e 

mentor assassinado por defender o direito à moradia do povo, o caçador Odé vai 

até a reunião da empreiteira com o poder público político e de segurança que eram 

contrários as moradias populares e vinga a morte de seu irmão com seu ofá. 

Apesar de Oxóssi não ser um Orixá relacionado a guerra e ao combate, em muitos 

itans ele é visto como irmão de Ogum e aprende os dons da valentia e da caça com 

ele.  

 Este aparelho combativo aos monologismos do racismo não se limitam 

somente a caça de Oxóssi mas estão presentes em toda a cosmovisão Nagô-

Yorubá, enquanto a lógica ocidental, que se diz universal, age com hierarquizações 

e aprisionamentos a cosmovisão dos Orixás parte que o universo todo vive em 

sincronia, por isso que subjugar e dominar um elemento específico em prol do 

outro na lógica iorubana é uma forma de causar o mal e desequilíbrio para o todo. 

Todo o universo africano ressoa como uma imensa teia de aranha: "não se pode 

tocar o menor de seus elementos sem fazer vibrar o conjunto. Tudo está ligado a 

tudo, solidária cada parte com o todo. Tudo contribui para formar uma unidade” 

(RIBEIRO, 1996, p. 19). Esta sincronicidade está presente na cosmovisão iorubana, 

mas também se vê presente em outras epistemologias africanas, como a bantu 

com o princípio de Ubuntu: "eu sou porque nós somos" 

 A sincronicidade tecida em redes da cosmovisão iorubana nos permite fazer 

uso de mais um conceito da dupla Deleuze e Guattari, o conceito de rizoma. 

Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no 
meio, entre as coisas, inter-ser, intermezzo. A árvore é filiação, mas 

o rizoma é aliança, unicamente aliança. A árvore impõe o verbo 
"ser", mas o rizoma tem como tecido a conjunção "e... e... e..." Há 
nesta conjunção força suficiente para sacudir e desenraizar o verbo 
ser. [...] Entre as coisas não designa uma correlação localizável que 
vai de uma para outra e reciprocamente, mas uma direção 
perpendicular, um movimento transversal que as carrega uma e 
outra, riacho sem início nem fim, que rói suas duas margens e 

adquire velocidade no meio. (1995, p. 36) 
 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

54 
 

 Ainda complementando a ideia das árvores dos conhecimentos, aponta 

Alves:  

Esta substitui a ideia de que o conhecimento se “constrói” daquela 
maneira ordenada, linear e hierarquizada, por um único e 
obrigatório caminho, pela ideia de que, ao contrário, não há ordem 
nessa criação - ou que ela só pode ser percebida e representada 
pelo pensamento a posteriori da própria criação. A linearidade e a 
hierarquização dão lugar a “múltiplas conexões e interpretações 
produzidas em zonas de contatos móveis” (Levy, 1993). Isto tudo 

corresponde a um número imenso de caminhos possíveis. A grande 
diferença da grafia em árvore é que a grafia em rede é escrita a 
partir da consideração de um valor diferente, o da prática social 
(Lefebvre, 1983). Trata-se, assim, de dar à prática a dignidade de 
fatos culturais e de espaço de criação de conhecimentos, que não 

são “tecidos” na teoria e que são tão importantes, para os homens, 

como os conhecimentos que nesta são “construídos” (1999, p. 115). 

 

 Com esta metáfora sobre árvores e conhecimento, é assim que após de ter 

visto Oxóssi como uma expressão cultural, um conceito filosófico entramos na sua 

abordagem como teoria do conhecimento. A nossa contemporaneidade faz com que 

o acesso as informações se deem cada vez mais através das redes, podendo elas 

serem não físicas digitais, ou então redes físicas metafóricas onde os saberes e 

conhecimentos estão presentes em pessoas e em artefatos. Esta tessitura do 

conhecimento nas novas redes de informações não cortam os laços por completo 

com a lógica científica ocidental do conhecimento em árvore, o princípio 

epistemológico seria a astúcia do caçador de agir na horizontalidade dos rizomas e 

também não se perder na grande mata. Só o caçador conhece a mata, pois é 

aquele que precisa adentrá-la para obter os recursos que seu povo precisa, aqueles 

que não conhecem nem respeitam a mata não conseguem decifrar completamente 

seus sinais, por não respeitar a mata podem ou destruí-la pela ganância de seus 

recursos, assim pondo em risca o sustento de sua comunidade ou então pondo em 

risca a sua própria vida, pois é preciso se respeitar e conhecer a mata que nenhum 

mal aconteça ao caçador e provedor. É conhecendo e respeitando que o caçador 

consegue da natureza os recursos que sua comunidade precisa: "é a partir 

desta ideia que se entende que se está melhor, se sabe mais, quando atingindo o 

cimo, chegamos às indispensáveis folhas (que nos permitem respirar melhor), às 

lindas flores (que nos permitem poetizar a vida) e aos frutos saborosos (que não 

nos deixam morrer de fome)" (ALVES, 1999, p. 113). E estes elementos não se 

encontram somente nos altos galhos das árvores, como percebemos com os 

tubérculos, como a batata, só aquele que consegue encontrar além do que os olhos 

podem ver conseguem de fato contribuir para a comunidade.  



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

55 
 

 Foi através dessa relação com o subterrâneo que astutamente as matrizes 

africanas não foram completamente suprimidas ou sublimadas pelo ímpeto 

colonizador ocidental. Através da astúcia, os mantenedores das ancestralidades de 

matrizes africanas conseguiram manter a tradição viva. Através de ressignificações, 

recriações, negociações e adaptações que as tradições como a cosmovisão Yorubá 

continua viva ainda hoje, evitando o epistemicídio dessas concepções.  

 

 Epistemicídio que no caso seria não só a morte física das subjetividades 

negras, mas sim a morte teórica, científica, morte de conhecimentos ao serem 

relegados somente como concepções religiosas, como afirma Areda: "ao modo de 

um epistemicídio, diz-se que Candomblé, Umbanda, Quimbanda etc. são apenas 

Religião e ponto, invalidando-se assim as possíveis contribuições científicas, 

filosóficas e a força política que esses sistemas podem ter" (2008, p. 15). 

 Então esta caçada epistemológica organizada aqui não tem a intenção de 

criar uma ruptura entre o rito religioso e os valores teóricos contidos na figura de 

Oxóssi, nem subjugar um ao outro, mas sim para apresentar uma outra perspectiva 

contida em uma visão plural de Oxóssi. Afirmando que todos seus aspectos (culto, 

cultural, filosófico e epistêmico) podem servir para agir contrariamente as forças 

que diminuem a importância das subjetividades negras.  

 A sagacidade do caçador também está presente no momento em que ele 

negocia com as forças que põem em risco o bem-estar de sua comunidade, 

cautelosamente ele "esconde o jogo" para manter vivo mesmo que escondido pelo 

véu da sincretização os conhecimentos e valores de seu culto. O caçador é aquele 

que conhece os segredos do invisível da mata, é aquele que sabe atirar na hora 

certa para derrubar o inimigo com sua única flecha. 

 O sincretismo foi uma forma de manter viva a tradição de origem africana 

dos Orixás do culto Nago-Yorubá, catolizando suas divindades em santos da igreja 

romana. Como vemos em diversos exemplos principalmente com Oxóssi que na 

Bahia é sincretizado com São Jorge, reforçando seu caráter de guerreiro, enquanto 

no Rio de Janeiro é sincretizado com o padroeiro da cidade São Sebastião, ficando 

para Ogum a relação com São Jorge na cidade. O sincretismo outrora foi uma 

forma de manutenção velada das tradições, dos cultos e dos ritos de matrizes 

africana, mostrando como as expressividades precisaram se ressignificar na 

diáspora para darem continuidade e significado para o culto em terras brasileiras. 

Sobre esta ressignificação Stuart Hall afirma que: 

A questão subjacente de sobre determinação — repertórios culturais 
negros constituídos simultaneamente a partir de duas direções — e 
talvez mais subversiva do que se pensa. Significa insistir que 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

56 
 

na cultura popular negra, estritamente falando, em 
termos etnográficos, não existem formas puras. Todas essas formas 
são sempre o produto de sincronizações parciais, de engajamentos 
que atravessam fronteiras culturais, de confluências de mais de 
uma tradição cultural, de negociações entre posições dominantes e 
subalternas, de estratégias subterrâneas de recodificação 

e transcodificação, de significação crítica e do ato de significar a 
partir de materiais preexistentes. Essas formas são sempre 
impuras, até certo ponto hibridizadas a partir de uma base 
vernácula. Assim, elas devem ser sempre ouvidas não 
simplesmente como recuperação de um diálogo perdido que carrega 
indicações para a produção de novas músicas (porque não a volta 

para o antigo de um modo simples), mas como o que elas são — 
adaptações conformadas aos espaços mistos, contraditórios e 
híbridos da cultura popular. Elas não são a recuperação de algo 
puro pelo qual, finalmente, podemos nos orientar (2003, p. 343). 

 

 Não podemos afirmar que o Oxóssi de que falamos atualmente é o mesmo 

que fora cultuado outrora em África, na sua transcrição pelo atlântico negro ele foi 

constantemente recriado e ressignificado se sincretizando com as influências 

católicas, com as crenças indígenas nativas, que é o caso dos caboclos. Mas não 

podemos falar também que não há nenhuma relação com o Oxóssi de hoje em dia 

com a África, o que foi conveniente a muitos cultos com a proposta de se consolidar 

no mundo branco brasileiro se desafricanizando, como fez em certos cultos de 

Umbanda. Reforçar o caráter africano de Oxóssi não é manter uma tradição 

congelada, mas sim dar movimento e continuidade à uma tradição. Precisamos 

encarar a cultura 

como uma subversão dos modelos culturais tradicionais orientados 
para a nação. Como outros processes globalizantes, a globalização 

cultural e desterritorializante em seus efeitos. Suas compressões 
espaço-temporais, impulsionadas pelas novas tecnologias, afrouxam 
os laços entre a cultura e o "lugar". Disjunturas patentes de tempo 
e espaço são abruptamente convocadas, sem obliterar seus ritmos e 
tempos diferenciais. As culturas, e claro, tem seus "locais". Porém, 
não é mais tão fácil dizer de onde elas se originam. O que podemos 
mapear e mais semelhante a um processo de repetição-com-

diferença, ou de reciprocidade-sem-começo (HALL, p. 36-37).  

 

 Na série Mãe de Santo, o episódio dedicado a Oxóssi vemos algumas 

referências a luta contra a sincretização que buscava apagar as raízes do Orixá nos 

cultos mais plurais, como a Umbanda. Vemos um Babalorixá, filho de Oxóssi que se 

organiza com seus fiéis a lutar contra a desafricanização do Candomblé. É citado 

também a decisão da Mãe Stella de Oxóssi de ir contra a sincretização em tempos 

atuais, na vida real a Iyalorixá também lutou e defendeu o caráter africano do 

candomblé, que através da sincretização encontrava maior aceitação pelas 

camadas das classes médias. 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

57 
 

 Com o filme Tião podemos pensar um pouco mais sobre o sincretismo de 

Oxóssi com o padroeiro da cidade do Rio de Janeiro, nesta narrativa renasce bem 

no monumento para São Sebastião no bairro da Glória um indivíduo de pele negra 

vestido com vestes romanas, um misto de Oxóssi com São Sebastião. Este circula 

pela cidade até ser alvejado por tiros, simbolizando a morte do santo por flechadas, 

um dos motivos que fez se associar as duas figuras religiosas. 

 

 
Figura 3: Tião reencarnado em frente à estátua do padroeiro carioca 

 

 Desta forma vemos que personagens da sacralidade encontram a 

materialidade através da relação com o território, causando diferentes significações 

através dos diferentes espaços tempos que seus significantes ocupam. 

 

Estética como artefato político 

 A flecha de Oxóssi, apesar de ser única, é sempre certeira. Neste segmento 

a caçada seguira na direção de abater os males que assolam a comunidade que 

cultua Oxóssi. Não uma caçada num tom de mera conquista, mas de prover o bem-

estar a um coletivo injustiçado historicamente. Assim como os filhos de Oxóssi 

amantes das artes e do conhecimento, nossas armas serão as estéticas produzidas 

por artistas negros que buscam uma outra formar criativa de narrar a existência 

das populações de origens africanas. Mais especificamente iremos focar em como 

os filmes do movimento cinematográfico dos cinemas negros atuam como uma 

arma contra o racismo. Como afirmava o cineasta pioneiro no cinema negro 

brasileiro, Zózimo Bulbul, o cinema é uma arma e nós sabemos usá-la.  



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

58 
 

 O cinema é uma estética de criação que parte das sensibilidades do real 

humano para poetizar os acontecimentos em forma de imagens e sons em 

movimento. Os cinemas negros, desta forma, são como cineastas negros da 

diáspora africana3 estetizam suas emoções, dores, imaginações e desejos. Indo em 

contramão a um movimento histórico de representações do grande cinema calcadas 

em estereótipos, sub-representações e ausências. Estes filmes passam por um 

movimento de ascensão nas salas de cinema e festivais Brasil e mundo afora, 

embasados por um crescimento de crítica cinematográfica e acadêmica, como 

vemos com os estudos de Noel de Carvalho (2005) e muitos outros 

cineastas/críticos/pesquisadores. Reforçando que a proposta dos cinemas negros 

não é se ater a uma suposta essencialidade na criação cinematográfica humana, 

nem reforçar dicotomias presentes em ideologias do pensamento ocidental, sua 

principal posicionamento é buscar uma forma de narrar as histórias dos povos de 

origem africana que reforce e realce todas as subjetividades presentes na 

existência negra. 

 Não só no cinema encontramos esta forma de expressividade, típica da 

diáspora africana, que contesta e reconstitui as culturas hegemônicas do ocidente. 

Que "em sua expressividade, sua musicalidade, sua oralidade e na sua rica, 

profunda e variada atenção a fala; em suas inflexões vermiculares e locais; em sua 

rica produção de contra narrativas; e, sobretudo, em seu uso metafórico do 

vocabulário musical" (HALL, 2003, p. 342), e em muitas outras formas do que 

podemos tecer como expressões culturais negras, que nos "tem permitido 

trazer à tona, até nas modalidades mistas e contraditórias 

da cultura popular mainstream, elementos de um discurso que e diferente — outras 

formas de vida, outras tradições de representação" (HALL, 2003, p. 342).  

 É o que acontece em Tião, ao surgir aos pés da estátua de São Sebastião, o 

protagonista transita por diversas regiões da grande metrópole Rio de Janeiro, 

como se estivesse perdido no tempo, mas não totalmente no espaço. O 

protagonista vai em direção à Zona Norte carioca em um dos trens da Central do 

Brasil, apesar de ser um espaço/tempo de indiferença por causa de sua 

superlotação cotidiana, a presença de Tião causa um espanto, principalmente por 

suas vestes de caráter romano. O protagonista, que podemos chamar de Tião, 

também sofre com o espanto, ele parecia conhecer a cidade, mas não a sua faceta 

 
3  Diáspora africana encaramos aqui como as populações, seus fluxos sociais, culturais e estéticos 

presentes no espaço/tempo que é preenchido por pessoas com origens africanas. Englobando e enredando 

desde os guetos do Harlem, os migrantes africanos de Londres, as tribos do interior do continente 

africano, aos quilombos do nordeste brasileiro e muitas outras composições sociais constituídas de 

pessoas negras. 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

59 
 

moderna em que as pessoas são divididas de maneira ainda mais agressiva pelo 

poder de direito ao espaço.  

 Assim o caçador se depara com a vida marginalizada no Complexo do 

Alemão, que apesar de suas dores ainda pulsa vida através das artes, das danças 

do passinho do funk. Tião, amantes das artes como no arquétipo de Oxóssi logo 

consegue acompanhar os rápidos movimentos proferidos pelos passos de dança dos 

meninos do Alemão. Tião retorna ao centro da cidade, dessa vez em Santa Teresa e 

se depara agora com outra expressão cultura, o samba. Mais uma vez o 

protagonista consegue acompanhar os passos da dupla de Mestre Sala e Porta 

Bandeira e corteja os dois com a benção daquele que aprecia os conhecimentos 

ocultos dos movimentos das artes. Tião reproduz o movimento do xirê para Oxóssi 

emulando o ato de soltar flechas, evocando assim que não existe tanta diferença 

quanto se parece do samba para os toques do candomblé. 

 Porém, Tião parece não ser presente aquele tempo e acaba sendo 

encontrado por mais uma das balas perdidas que alvejam o Rio de Janeiro. 

Desfalecendo aos pés de seu padroeiro de forma semelhante em que o Santo foi 

derrubado pela primeira vez, outrora por uma flecha agora por uma bala. Tião, o 

filme, joga com as subjetividades e experimenta evocar Oxóssi e seus princípios em 

diversos momentos, corroborando com as colocações sobre as culturas negras 

feitas por Hall, a cultura negra apesar das tentativas de e cristalização sempre 

continua seu devir, seu movimento, se agenciando através destes agentes de 

cooptação, ressignificando assim a experiência social negra. 

 É o que tento fazer no decorrer deste texto, imbricar as experiências 

criativas das expressões estéticas negras através dos acontecimentos do cotidiano. 

A vida não só imita arte, é impossível dissociar os acontecimentos cotidianos da 

criação artística, da mesma forma que é impossível dissociar a criação de seu 

caráter político, de seu caráter de acontecimentos social. Estas são as armas de 

Oxóssi nesta caçada, as artes que o caçador se arma. Filmes que questionam e 

ressignificam a experiência negra são o arco e a flecha que abatem esteticamente e 

epistemologicamente o racismo. São táticas do cotidiano do caçador, como aponta 

Michel de Certeau:  

Muitas práticas cotidianas (falar, ler, circular, fazer compras ou 
preparar as refeições etc.) são do tipo tática. E também, de modo 
mais geral uma grande parte das “maneiras de fazer”: vitórias do 

“fraco” sobre o mais “forte” (os poderosos, a doença, a violência 
das coisas ou de uma ordem etc.), pequenos sucessos, artes de dar 
golpes, astúcias de “caçadores”, mobilidades da mão-de-
obra, simulações polimorfas, achados que provocam euforia, tanto 
poéticos como bélicos. Essas performances operacionais dependem 
de saberes muito antigos. Os gregos as designavam pela métis. Mas 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

60 
 

elas remontam a tempos muito mais recuados, a imemoriais 
inteligências com as astúcias e simulações de plantas e peixes. Do 
fundo dos oceanos até as ruas das megalópoles, as táticas 
apresentam continuidades e permanências. Em nossas sociedades, 
elas se multiplicam com o esfarelamento das estabilidades locais, 
como se, não estando mais fixadas por uma comunidade 

circunscrita, saíssem de órbita e se tornassem errantes, e 
assimilassem os consumidores a imigrantes em um 
sistema demasiadamente vasto para ser deles e com as malhas 
demasiadamente apertadas para que pudessem escapar-lhe. Mas 
introduzem u movimento browniano neste sistema. Essas táticas 
manifestam igualmente a que ponto a inteligência é indissociável 

dos combates e dos prazeres cotidianos que articula, ao passo que 
as estratégias escondem sob cálculos objetivos a sua relação com o 
poder que os sustenta, guardado pelo lugar próprio ou pela 

instituição (1998, p. 47). 

 

 O filme Rapsódia para o Homem Negro de Gabriel Martins talvez faça uso 

desta tática de arte dos caçadores. Odé, o protagonista, filho de Oxóssi, parece não 

querer aceitar a sua missão e as responsabilidades presentes em seus 

compromissos com as artes e a música como afirma sua irmã, filho de Ogum que 

luta na militância e nas ocupações pelo direito de morar. Sem poder agir, nem 

negociar na luta neoliberal da exploração imobiliária, Odé usa suas flechas para 

trazer prosperidade a sua comunidade. "Cada vez mais coagido e sempre menos 

envolvido por esses amplos enquadramentos, o individuo se destaca deles sem 

poder escapar-lhes, e só lhe resta a astúcia no relacionamento com eles, “dar 

golpes”, encontrar na megalópole eletrotecnicizada e informatizada a 

“arte” dos caçadores" (CERTEAU, 1998, p. 52). 

 Os golpes de Gabriel Martins em seu filme são sutis no significado, mas 

potentes na mensagem, não é uma revolta armada dos subjugados que o diretor 

quer incitar, mas sim provocar no imaginário de uma população que certas ações 

são mais do que injustas, são uma continuidade do genocídio e do epistemicídio 

colonial. Ele sabe que existe uma tensão e um fervor ocasionado pelas relações 

raciais, ao invés de aceitar a confusão que levam ao comodismo ele incita a 

inquietude através de sua arte carregada de simbolismo e política, "como o caçador 

na floresta, ele tem o escrito à vista, descobre uma pista, ri, faz “golpes”, ou então, 

como jogador, deixa-se prender aí. Ora perde aí as seguranças fictícias 

da realidade: suas fugas o exilam das certezas que colocam o eu no tabuleiro 

social" (CERTEAU, 1998, p. 269).  

 O caçador é aquele que sabe usar a sua flecha mais do que os outros 

acreditam que pode ser possível. é aquele que provém a sua aldeia com o que é 

necessário, seja sustento para a fome, seja axé para as almas, seja conhecimento 

paras as mentes, seja coragem para a revolta. É o que fazem as produtoras de Tião 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

61 
 

e Rapsódia respectivamente, o Cineclube Atlântico Negro (CAN) é um dos mais 

tradicionais cineclubes cariocas proposto a analisar a questão racial no cinema, 

idealizado por Clementino Junior o grupo já vem assinando mais uma dezena de 

filmes nos últimos anos; a Filmes de Plástico também tem a mesma longevidade, 

encabeçado por cineastas como Gabriel Miranda e André Novais Oliveira, os filmes 

da produtora de Contagem tratam das experiências corriqueiras do cotidiano, 

sempre lidando com questões pontuais da nossa sociedade contemporânea. Ambas 

produtoras, como muitas outras iniciativas organizadas por cineastas negros vem 

nos últimos anos conquistando espaços em festivais, salas comerciais e salas de 

universidades e cursos de formação Brasil e mundo afora.  

 Estes filmes abordados aqui se configuram como um ebó epistemológico 

como apontado pela Pedagogia das Encruzilhadas de Rufino (2015), é uma 

contribuição epistemológica para a prática antirracista.  

O ebó, se configura como o conhecimento praticado, os ritos de 
encante e as tecnologias codificadas nos cruzamentos de inúmeras 
sabedorias negro-africanas transladadas e ressignificadas na 
diáspora, tem como efeito operar na positivação dos caminhos. Ao 
incidir sobre seu alvo o afeta, conferindo a ele mobilidade, 
dinamismo e transformação. O ebó epistemológico, nesse sentido, 

compreende todas as operações teórico/metodológicas que vem a 
produzir efeitos de encantamento nas esferas de saber (RUFINO, 
2016, p. 10) 

 

 Da mesma forma que Oxotokanxoxo, o caçador popular do famoso itan 

audiovisualizado no episódio de Mãe de Santo, derrotou a ameaça à sua 

comunidade com uma flecha só apenas por causa do ebó feito por sua mãe após 

seguir as oferendas do babalaô de Orunmila, só é possível reverter o racismo 

institucional, estrutural e histórico brasileiro caso os saberes, os conhecimentos e 

as táticas sejam compartilhadas e oferecidas por toda a comunidade que busca as 

justiças nestas situações. 

 

Considerações finais 

 Este texto teve como propósito não forjar um conceito, ou criar uma nova 

máxima filosófica, mas sim discorrer, como uma caçada, pelos caminhos de Oxóssi 

como forma de possibilitar reflexões, questionamentos e críticas a hegemonia 

racista que assola os campos culturais, epistemológicos e estéticos brasileiros. 

Dentre essa relação "por "epistemológico" nos referimos à posição da cultura em 

relação às questões de conhecimento e conceitualização, em como a "cultura" é 

usada para transformar nossa compreensão, explicação e modelos teóricos do 

mundo" (HALL, 1997, p. 16), ou seja é impossível se falar em mudanças sociais 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

62 
 

sem se debruçar sobre os conceitos de cultura, estética e conhecimento. Dentro da 

cosmovisão Nagô-Yorubá, também é impossível de falar em bem-estar de uma 

comunidade e de mudanças sociais sem se aportar da figura de Oxóssi e suas 

ressignificações contemporâneas na diáspora. 

 Através das estéticas dos produtos audiovisuais apresentados aqui pretendo 

deixar este ebó epistemológico para todos aqueles que buscam a transformação 

social, sendo eles professores, estudantes, pesquisadores, cineastas, cientistas ou 

então meros admiradores das artes como os filhos de Oxóssi. Os cinemas negros 

têm como proposta a transformação das imagens e dos imaginários dos povos do 

ocidente, não em uma forma de mudança completa de paradigma:  

As culturas emergentes que se sentem ameaçadas pelas forças da 
globalização, da diversidade e da hibridização, ou que falharam no 
projeto de modernização, podem se sentir tentadas a se fechar em 
torno de suas inscrições nacionalistas e construir muralhas 

defensivas. A alternativa não é apegar-se a modelos fechados, 
unitários e homogêneos de "pertencimento cultural", mas abarcar 
os processes mais amplos — o jogo da semelhança e da diferença 
— que estão transformando a cultura no mundo inteiro. Esse e o 
caminho da "diáspora", que é a trajetória de um povo moderno e de 
uma cultura moderna. Isso pode parecer a princípio igual —- mas, 
na verdade, e muito diferente — do velho "internacionalismo" do 

modernismo europeu (HALL, 2003, p. 46-47). 

 

 Estas relações que proponho nos possibilitam compreender o mundo da 

mesma forma que a pluralidade sincrônica da cosmovisão Yorubá propõe, em 

relação do único com o todo, da mesma forma também que a diáspora africana se 

configurou no restante do mundo se ressignificando através das diferenças, 

aceitando o outro como um contribuinte na construção de uma sociedade xenofílica 

e polirracional. Onde o dissenso, a diferença e o constante devir são movimentos 

em direção a uma sociedade justamente democrática. 

 

Referências 

ALVES, Nilda. Tecer conhecimento em rede. In: ALVES, N.; GARCIA, R. L. O 

sentido da escola. Rio de Janeiro: D, P & A, 1999. p. 111- 120. 

AREDA, Felipe. Exu e a reescrita do mundo. Revista África e Africanidades - Ano 

I, n. 1, maio, 2008. 

CARVALHO, Noel dos Santos. Esboço para uma história do negro no cinema 

brasileiro. In: Jeferson De. (Org.). Dogma Feijoada o Cinema Negro brasileiro. São 

Paulo: Imprensa Oficial, 2005. 

CARVALHO, Noel dos Santos; DOMINGUES, Petrônio. DOGMA FEIJOADA: A 

invenção do cinema negro brasileiro. RBCS Vol. 33 n° 96. 2018. 



RJHR XII: 23 (2019) – Marco Aurélio da Conceição Correa 

63 
 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: artes de fazer. 3ª ed., Vol.1. 

Petrópolis: Vozes, 1998. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Felix. Introdução: rizoma. In: DELEUZE, Gilles; 

GUATTARI, Felix. Mil platôs – capitalismo e esquizofrenia – vol. 1. Rio de Janeiro: 

Ed. 34, 1995. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Personagens conceituais. In: DELEUZE, 

Gilles; GUATTARI, Félix. O que é filosofia? Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. p. 81 – 

109. 

HALL, Stuart. A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do 

nosso tempo. Revista Educação e Realidade, v. 22, n. 2, 1997. 

HALL, Stuart. Da diáspora: Identidades e mediações culturais. Org. 

Liv Sovik; Adelaine La Guardia Resende et al. (trad.) Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2003. 

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (Ed.). História 

geral da África, I: Metodologia e pré-história da África. 2.ed. rev. Brasília: UNESCO, 

2010, p. 167- 212. 

NOGUERA, Renato. Denegrindo a educação: Um ensaio filosófico para uma 

pedagogia da pluriversalidade. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação. 

Número 18: maio- out/2012, p. 62-73. 

OLIVEIRA, Janaína. Kbela e Cinzas: O cinema negro no feminino do 'Dogma 

Feijoada' aos dias de hoje. In: Avanca Cinema: Conferência Internacional, 2016. 

PETIT, Sandra Haydée. Pretagogia: Pertencimento, corpo-dança afro ancestral e 

tradição oral, contribuições do legado africano para a implementação da lei nº 

10.639/03. Fortaleza: EdUECE, 2015.  

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo, Companhia das Letras, 

2001. 

PRANDI, Reginaldo. Exu, de mensageiro a diabo: sincretismo católico e 

demonização do orixá Exu. Revista USP, São Paulo, nº 50, pp. 46-65, 2001.  

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma Africana no Brasil: Os iorubás. São Paulo:  

Editora Oduduwa, 1996. 

RUFINO, Luiz. Exu e a Pedagogia das Encruzilhas. Seminário dos Alunos PPGAS-

MN/UFRJ. Rio de Janeiro, 2016.  

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade. Petrópolis. Vozes. 1988. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Lendas africanas dos Orixás. Tradução Maria Aparecida 

da Nóbrega. -4 a ed. -Salvador: Corrupio, 1997. 


