
Recebido em: 10/09/2019 

Aceito em: 30/11/2019 

 

Sobre a economia nagô:  

uma alternativa econômica contra a intolerância religiosa. 

 

About the Nagô economy: 

an economic alternative against religious intolerance. 

 

Doutorado Philippe Moreira1  

PPGH/UFF  

http://lattes.cnpq.br/4618690223336812  

 

Resumo: Desde meados dos anos 2000, há um movimento nos candomblés que 

indica uma cultura de consumo voltada para as próprias práticas religiosas. Essa 

interferência sempre causou mudanças e adequações dos integrantes dessa religião 

a uma economia mista que mesmo submetendo algumas práticas a essa 

transformação, tenta equilíbrio através da tradição. Isso se dá por alguns fatores 

que iremos discutir ao longo desse texto, buscando dialogar com a antropologia 

econômica de Karl Polanyi, bem como com a sociologia de Georg Simmel para 

discutir o papel dos indivíduos nessa economia dos costumes e as reverberações 

para essa comunidade.  

Palavras-chave: Economia Nagô – Karl Polanyi – Georg Simmel – Costumes – 

Intolerância Religiosa 

 

Abstract: Since the mid-2000s, there has been a movement in candomblés that 

indicates a consumer culture that focuses on religious practices themselves. This 

interference has always caused changes and adaptations of the members of this 

religion to a mixed economy that even subjecting some practices to this 

 
1Mestre em História Social PPGHIS/UFRJ e Doutorando em História Moderna PPGH/UFF.  

http://lattes.cnpq.br/4618690223336812


RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

80 

 

transformation, tries to balance through tradition. This is due to some factors that 

we will discuss throughout this text, seeking to dialogue with Karl Polanyi's 

economic anthropology as well as with Georg Simmel's sociology to discuss the role 

of individuals in this custom economy and the reverberations for this community. 

Keywords: Nagô Economy - Karl Polanyi - Georg Simmel - Customs - Religious 

Intolerance 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

81 

 

1. A teoria.  

Ao analisar economias arcaicas, Polanyi mostra como redes de reciprocidade 

montam hierarquicamente as relações das comunidades que não estão atreladas a 

uma economia de mercado (POLANYI, 2012). Devemos estar atentos quando 

discutimos o que  

seria economia em sociedades regidas por lógicas hierarquizantes2, 

principalmente quando essas relações estão atreladas a valores espirituais. Podem, 

em alguns casos, se distinguir de relações puramente econômicas. Em outros casos 

essa economia dos costumes pode conviver com a economia de mercado que tem 

como base transformar a terra, a moeda e o trabalho em valores concretos, 

medidos, antes pelo padrão ouro e, atualmente pelo dólar3. Para ficar mais claro, é 

importante explicitar de forma mais efetiva as perspectivas do autor em relação ao 

mercado que, em parte, se antagoniza às relações de comunidades tradicionais.  

[...] situou-se fora da esfera da sociedade, mais 

especificamente do sistema político governamental. Numa 

economia de mercado a produção e a distribuição de bens 

são efetuadas, em princípio, por meio do sistema 

autorregulador de mercados formadores de preços. São 

regidas por leis próprias, as chamadas leis da oferta e da 

procura, e motivadas pelo medo da fome e pela esperança 

do ganho. Não são laços consanguíneos, as imposições 

legais, a obrigação religiosa, a vassalagem ou a magia que 

fazem o indivíduo participar da vida econômica, e sim, 

especificamente, instituições econômicas como a iniciativa 

privada e o sistema salarial (POLANYI, 2012: 234).   

 

Portanto, os indivíduos não participam, segundo o autor, da esfera dos 

preços: a determinação vem desse mercado que já não tem suas relações 

dependentes das esferas comunitárias. Ou, quando atende a estas demandas, 

sempre impõe modelos macroeconômicos direcionando as questões para a velha 

receita liberal: o preço é regido pela lei da oferta e procura. Nesse caso, está aí um 

dos grandes problemas que historiadores da economia encontram ao estudar certas 

comunidades, o prisma economicamente arcaico. Nossa formação é baseada em 

modelos macroestruturais, às vezes, supostos “inimigos” da cultura, separados em 

castas epistemológicas, onde não se misturam cultura e economia, cultura e 

política. Somos tentados a aderir a esses pressupostos para não entrar em 

polêmicas, entretanto, não há polêmica se os comparativos forem sólidos. É preciso 

se debruçar sobre novas lógicas para romper com o que parece ser a manutenção 

 
2 No nosso caso, falamos das hierarquias do candomblé.  
3POLANYI, K. A grande Transformação: as origens de nossa época. Rio de Janeiro, Campus, 2002. 



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

82 

 

de fronteiras teóricas, o que pode custar caro e acaba por incutir análises rasas. É 

preciso abrir à força esse paradigma, para isso seguimos o as orientações precisas 

de E.P Thompson: “na minha atividade, descobri que não posso lidar com as 

congruências e contradições do processo histórico mais profundo sem observar os 

problemas revelados pelos antropólogos” (THOMPSON, 1981: 183). Portanto, ao 

seguir um conselho tão significativo, percebemos que há sim outras formas de se 

analisar mundos complexos embebidos por variações culturais sem deixar de lado 

relações econômicas.  

Nessa “História antropológica” encontramos respaldo teórico. O historiador 

inglês parece ter percebido que no processo de expansão do capital inglês, a 

cultura foi um fator determinante para frear o avanço da hegemonia econômica. 

Enquanto Polanyi percebia a desestruturação, o desenraizamento provocado pelo 

novo modelo de mercado, que procurava destituir as relações sociais das relações 

econômicas, Thompson mostrou como a cultura pode representar a plebe inglesa 

em suas reivindicações contra o “moinho satânico” (POLANYI, 2002). 

Contraditoriamente, o avanço do mercado satanizado por Polanyi, era inviabilizado 

pelo paternalismo enfatizado por Thompson nos seus costumes em comum 

(THOMPSON, 1998). A paróquia inglesa conseguia estabelecer um “preço moral”, 

manifestando nessa atitude, as reivindicações da plebe.  

Mas em que isso se assemelha aos candomblés brasileiros? Aqui essa 

religião faz algo semelhante ao conseguir estabelecer um nexo entre os costumes e 

a economia de mercado. Nasce dessa adaptação, fato este que não é usado para 

frear o avanço da violência: seria mais fácil barrar o avanço conservador se 

demandas políticas fossem atreladas também a questões econômicas.  

 

2. O indivíduo e a sociedade/comunidade na teoria 

Como destacado acima, economias arcaicas são regidas também pela 

mística, por uma visão de mundo que não distingue valores sociais de valores de 

mercado. Essas esferas não se separam por estarem amarradas a um sistema 

complexo de relações espirituais e hierarquizantes. Assim, se configura por meio da 

simbologia nos grupos que acumulam saberes espirituais: em um determinado 

momento, uma figura central, em uma aldeia, troca favores que, em muitos casos 

não tem valor concreto. Troca-se uma cura por alimentos, por moradias, ou por 

terras, valores são mesurados por casamentos, por poderes místicos, bruxarias, 

feitiços, ebós. São esferas distintas que se convergem em um mesmo objetivo nas 

religiões afro-brasileiras, segundo Bastide é a domesticação do sagrado que gera 

adaptações ao mundo ocidental de hoje (BASTIDE, 1975). A convivência entre 



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

83 

 

mundos tão distintos traz implicações civilizacionais como as observadas por Elias 

em seu processo civilizador onde as ações dos manuais de etiquetas acabam por 

reconfigurar costumes de sociedades tradicionais (ELIAS, 1994).  Claro que os 

parâmetros de reconfiguração das comunidades de terreiro são mais densos por ter 

sua conjuntura ligada a um processo violento: o escravismo. Contudo, as práticas 

de acomodação de uma economia dos costumes a uma economia híbrida, requer 

décadas de adequação, cenário que se assemelha, em termos reduzidos, as 

observações de Elias. As formas de obtenção desse equilíbrio têm como ponto de 

convergência mais profícuo as relações dadivosas. Esta, fortalece o entendimento 

dos laços sociais que estão fora do mercado desenraizado. São sociedades regidas 

por dons e contradons, que tem como regra que o ato de dar obrigatoriamente 

institui a necessidade de receber, e aquele que recebe fica em dívida. Reiterando, é 

uma economia de trocas, onde a mensuração dos valores se dá pelos costumes e 

pela tradição religiosa (GODELIER, 2001).  

Em sociedades modernas, mesmo com a expansão da economia de 

mercado, que institui valores concretos aos agentes por meio da mercantilização de 

bens de consumo, algumas religiões conseguem estabelecer um equilíbrio entre o 

mercado enraizado, atrelado aos costumes mais comuns em redes arcaicas, e os 

desenraizados, consequência maior das políticas de transformação das relações 

sociais em elos monetários. No nosso caso, os candomblés conseguiram estruturar 

uma forma equilibrada entre a lógica da reciprocidade religiosa e as relações de 

mercado. Para entender melhor como isso se configurou primariamente é preciso 

situar algumas variáveis.   

Já está consolidado nos estudos sobre as religiões de matriz africanas para o 

Rio de Janeiro, que as casas mais tradicionais sofreram um deslocamento 

geográfico por conta das reformas modernizantes do primeiro período republicano, 

desestruturando a lógica geográfica da chamada pequena África da Saúde (ABREU, 

2013; MOURA, 1995). Após essa intervenção urbana conservadora, os candomblés 

cariocas tiveram que se reestruturar economicamente, e foi a Baixada Fluminense 

que se consolidou como a zona de desenvolvimento do que chamaremos aqui de 

Economia Nagô. O termo nagô é definido por Sodré como denominação originária 

de grupos iorubás, últimos a chegarem no Brasil por conta da diáspora provocada 

pela escravidão no início do século XIX. Originalmente pertencentes ao reino Ketu, 

formaram nas terras brasílicas um complexo grupo identitário que tem nos 

candomblés sua consolidação (SODRÉ, 2017). A junção desses termos (economia 

mais nagô), devem apontar para essa capacidade de equilibrar mercado e tradição.    



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

84 

 

Assim, se estabelece a partir do entroncamento de formas tradicionais e 

costumeiras, por meios de dons enraizados nas relações sociais, e formas 

desenraizadas de mercado, atrelado ao valor monetário e ao lucro puro e simples 

da venda de serviços e pequenas manufaturas. Esse processo quase que 

imperceptível aos olhos de muitos pesquisadores4 consolidou uma rede econômica 

mista, que tem na indústria têxtil e de alimentos seus exemplos mais concretos. 

Em determinados axés as chamadas “obrigações”, movimentam as vezes pequenas 

fortunas bem como toda a comunidade. A grande questão é que esses nichos de 

negócios não se veem como estruturadores de reder econômicas híbridas 

(enraizada/tradição + desenraizada/monetarizada).  

Portanto, ao não se perceberem como agentes econômicos, o membro de 

um determinado axé enfraquece suas redes colaborativas ficando vulnerável a 

reverberações não econômicas, como no caso de intolerância religiosa ocorridos 

recentemente. Essa teia de indivíduos formam as comunidades de axés. 

Trataremos do termo comunidade como um modelo reduzido de outro conceito 

trabalhado por Simmel: o de sociedade. O autor destaca que sociedade é um termo 

“abstrato” que designa “incontáveis agrupamentos e configurações [...] constituídos 

das formas individuais de existência” (SIMMEL, 2006: 11). São incontáveis 

indivíduos com suas particularidades que podem ser detectados numa rede de 

economia nagô. Nesse caso, as roupas são signos de distinção desses indivíduos 

caracterizando assim, o espelho de seus espíritos5. O jogo de forças a que estão 

expostos esses agentes soa arbitrário pois se sustenta a partir de uma linha tênue 

entre ele e o corpo comunitário. A individualização sofre reverberações de outras 

demandas sociais, nem sempre agradável àqueles que tentam sustentar essa rede 

diversa e em constante conflito. Diante do caráter “metamorfo” dessas relações, o 

que resta é entender de que forma esses laços são constantemente feitos refeitos 

para elucidar o que conecta esses indivíduos as suas comunidades. Assim como a 

sociedade em Simmel, entendemos que a comunidade sofre uma pulsão que ata os 

indivíduos mesmo quando não atingem seu objetivo profícuo (SIMMEL, 2006). 

Através desse impulso de tentativas de indivíduos isolados, os laços são 

estabelecidos mesmo que não se ofereça como alternativa satisfatória a todos os 

 
4 As pesquisas sobre capitalismo e religião se concentram na crítica a mercantilização da fé. Para o Rio de 

Janeiro, não existe trabalhos sobre as movimentações dessa economia híbrida nos territórios da baixada. 

A título de exemplo, quanto um yaô é feito no santo, isso movimenta uma pequena fortuna que ajuda nos 

meios de subsistência das comunidades do entorno dos terreiros.   
5 Simmel chama de espíritos a subjetividade dos indivíduos. Em alguns momentos, ao longo do texto, 

tomaremos a liberdade de substituir tal termo pela palavra orixás (como forma identitária não só 

religiosa), assim, podemos demarcar melhor o sentido desses indivíduos dentro de suas particularidades 

nas comunidades nagôs.   



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

85 

 

integrantes do grupo. No caso dos candomblés podemos detectar tal mudança em 

muitos rituais sendo o processo iniciático o mais significativo na formação de novos 

membros.    

Quando um indivíduo vai “fazer um santo” novas redes surgem em torno 

desse fato: pode ser na escolha de um “pai pequeno6”, figura que ajudará no 

processo de aprendizagem do recém feito, podendo gerar uma nova dinâmica na 

comunidade de terreiro por não se configurar sempre, como de agrado a todo corpo 

de representantes da casa. A partir disso, a postura desse indivíduo com seu filho 

pequeno vai definir rupturas ou formação de novos laços.  

No exemplo exposto acima se escondem muitas variantes. A festa, a relação 

com o orixá que nascerá na cabeça do novilho, redes econômicas, não econômicas 

(geridas pelo dom), formando uma nova relação com o sagrado, refazendo os laços 

de associação entre os indivíduos impactando na economia nagô. É bem provável 

que ao deixar seu período de preceito, o “recém-nascido” voltará para sua vida “no 

mercado”, deixando até a próxima obrigação, o protagonismo dessa economia 

híbrida. É comum que indivíduos como esse tenham uma vida dupla: 

diferentemente dos sacerdotes, o yaô ainda passará por um longo processo de 

associação com o grupo dos “mais velhos”, relações de dons e contradons até que, 

depois de ter consciência do equilíbrio que se deve estabelecer entre tradição e 

modernidade, possa ser indicado, de acordo com o sagrado, par algum cargo do 

alto escalão. Quando isso acontece, em alguns casos, os membros terão que 

assumir outras funções. É chegada a hora de romper e refazer os laços da 

comunidade, optando os não por aderir a essa economia mista, abdicando da sua 

vida “no mercado”.   

O que muitas vezes pode determinar tal transformação é que tipo de relação 

irá se estabelecer entre o egoísmo individual e a auto perfeição como valor objetivo 

(SIMMEL, 2006). Os que melhor se destacam são aqueles que não abandonam o 

egoísmo habitual, já que o candomblé é uma religião anti-coletividade, conseguindo 

expor suas vaidades atingindo minimamente o corpo religioso. O indivíduo é 

pressionado “de todos os lados, por sentimentos, impulsos e pensamentos 

contraditórios, e de modo algum ele saberia decidir com segurança interna entre as 

diversas possibilidades de comportamentos (SIMMEL, 2006: 40)”. Trata-se de uma 

comunidade em que o conflito interno reverbera nas relações comunitárias.  

Como então demandas desse grupo tão complexo podem reverberar ações 

efetivas, separando questões do indivíduo e da coletividade? Existe um fluxo 

 
6 Espécie de padrinho do candidato a yaô.  



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

86 

 

corrente constante que pode determinar uma coesão rasa: a cultura nagô. A cultura 

nagô pode fortalecer a economia nagô sofrendo pouca interferência de demandas 

individuais. Esse rio de cultura caudaloso está na música, nas vestimentas, nos 

alimentos e em tudo que vem de uma sólida tradição.  E a tão sonhada resistência 

pode vir por meio do fortalecimento desses elos tradicionais assentados ainda nas 

sanzalas. Redes econômicas não puramente de mercado sobrevivem a 

interferências, mesmo as violentas. Basta pensar em novas ferramentas de 

associações: durante o período colonial, as irmandades negras conseguiram montar 

redes de subsistência sem romper com a lógica patriarcal. A escravidão trouxe a 

necessidade de se adaptar valores dos grupos, dos indivíduos escravizados e da 

igreja.    

Ao entendermos essa complexa rede de formação econômica e social, 

inferimos que as relações realizadas a partir desse pressuposto rompe com os 

estágios de formação do conhecimento empírico sobre algumas comunidades: o 

indivíduo passa a conviver com três estágios sociológicos: o teológico, que explica 

os fenômenos da natureza segundo vontades divinas, o místico e especulativo, que 

pode determinar novas tenções entre indivíduo e a comunidade e finamente um 

estágio híbrido, onde a associação de novos valores vive em consonância com a 

realidade fora da espera do sagrado (SIMMEL, 2006). A partir dessa hipótese 

podemos buscar fórmulas empíricas que expliquem a convivência entre fatores tão 

distintos. Se isso acontece na esfera dos espíritos é provável que reverbere nas 

relações econômicas, pois são as demandas do sagrado direcionam as ações 

ritualísticas que envolvem pequenas fortunas.    

 

3. Exemplos de redes econômicas mistas e sobrepostas.  

Na Bahia, mais especificamente em Salvador, essas redes extrapolam o 

campo religioso: sustentam cadeias na área de turismo, música etc. Foi se 

constituindo ao longo de séculos, as casas de axé mais tradicionais, apesar de 

conflitos internos ligados a reverberações hierarquizantes, sabem do seu papel 

econômico para movimentação da cidade. A origem dessa economia mista 

consolidada tem suas raízes nas mais variadas.  Os indivíduos, segundo Santos, 

têm suas demandas pessoais incorporadas ao grupo, assim como as demandas dos 

grupos, se inserem e vão se amalgamando ao processo de aprendizagem do 

indivíduo (SANTOS, 2013). As relações de dons e contradons vão formando as 

redes de trocas e dádivas consolidando o marcado das demandas espirituais. Na 

Bahia, essa dinâmica se consolida em redes identitárias mais sólidas que as 



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

87 

 

formadas no Rio de Janeiro. Isso se deu pela centralidade que as casas têm para a 

economia local, bem como sua aliança histórica com a igreja católica.  

Em África, Parés detecta casos semelhantes em relação aos reinos que 

compunham a África ocidental na região de Lagos e reino do Benin. Ao analisar os 

ritos fúnebres dos cultos aos voduns o autor fala em “sobreposição de economias” 

(PARÉS, 2016: 279). O mercado moderno estava a cargo de uma elite local que 

tinha relação estreita com os mercadores europeus aderindo, em parte, ao modelo 

de economia mercantilizada. Assim, se configuravam em uma elite econômica 

moderna. Rebate uma das hipóteses de Polanyi de que as análises substantivistas 

insistem que os povos de economias arcaicas teriam certa aversão ao risco e 

procurava por segurança quando fazia transações econômicas (PARÉS, 2016). 

Apesar de defender certa “modernidade” das elites africanas, o autor deixa claro 

que que eram as demandas religiosas que acabavam demandando a “maximização 

dos lucros” (PARÉS, 2016: 283). Nesse caso, é a tradição religiosa que serve como 

força motriz para um certo “espírito empreendedor” que faz do acúmulo de pecúlio 

via tráfico escravos e trocas de mercadorias diversas com outros reinos, a base de 

sustentação dessa sobreposição econômica que alia demandas religiosas com 

comércio monetarizado.  

Em outra obra, o autor fala de um processo multicultural que forma a 

identidade jejê na Bahia via tráfico (PARÉS, 2007). É provável que as dinâmicas 

“empreendedoras” em conjunto com a tradicionalidade religiosa tenham estendido 

seu modelo econômico sobreposto a colônia portuguesa na América. Isso acaba por 

constituir a relação de “equilíbrio conflito”, onde interesses econômicos reverberam 

nas relações cotidianas coadunando o enraizado e o desenraizado. A partir dessa 

análise, podemos inferir que há uma mentalidade econômica em comunidades de 

terreiros por se tratar de um processo de fomentação de redes mistas 

colaborativas, que em nenhum caso exclui prováveis conflitos. A partir de um 

processo de associação e configuração identitária esse modelo passou forçou 

escravizados a se adaptarem as demandas de seus senhores na América. Passado o 

sistema escravista, esse modelo não detectado formou modelos locais de 

convivência de mercados por meio da tradição religiosa. Os candomblés têm um 

sistema sobreposto/híbrido de economias.  

João José Reis demostra através de um caso peculiar na Bahia do XIX como 

essas fronteiras econômicas eram fluídas. A junta de alforria explicitada na análise 

sobre o sacerdote Domingos Sodré acumulava uma quantia significativa a partir de 

uma soma fixa depositada por etnias variadas (REIS, 2008). A partir disso, as 

relações hora se davam pela magia, hora pelo “mercado da liberdade”. Reis destaca 



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

88 

 

que é bem provável que a junta de alforrias do grupo nagô, maior nação da Bahia 

no século XIX era inspirada em uma instituição de crédito ioruba, incorporada aos 

costumes a partir de estratégias de sobrevivência. Sodré, o sacerdote, sabia como 

ninguém flutuar em meio a demandas econômicas, ritualísticas e até da justiça dos 

brancos (REIS, 2008). Aliava-se a agentes do Estado para entender como 

funcionava as relações clientelares facilitando o trânsito entra a tradição e o lucro. 

Esse caso pode servir para ilustram o quanto as redes de solidariedade religiosa 

eram manipuladas para facilitar a ascensão social de alguns indivíduos. Sodré 

vagava entre as economias. A sobreposição, aqui era facilitadora de nichos sociais 

que entendiam as redes costumeiras, só acionando o mercado para atender a suas 

demandas hierarquizantes.   

 

4. Conclusão 

Esse ensaio buscou propor formas avaliativas das relações econômicas nas 

religiões de matriz africana no Brasil, mais precisamente dos candomblés. São 

raros os textos que levam em consideração a mentalidade econômica dos povos 

que aqui se configuraram como a vertente mais significativa da nossa formação 

cultural. A religião serviu como base de organização dessa economia moral. 

Propomos que as relações sociais que se configuraram na África passaram por 

adaptações entre conflitos e estabilidades. Com a consolidação das casas de santo 

mais tradicionais esse modelo misto, passou do somente dom e contradom para 

uma forma econômica que agrega valores espirituais e valores de mercado. É a 

convivência, nem sempre harmoniosa do enraizado e do desenraizado polanyiano, 

em escala macro, para as relações costumeiras da economia moral thompsoniana. 

O indivíduo, via as análises de Simmel é que configura e reconfigura a economia 

nagô. São as demandas espirituais, via o orixá de cabeça, que determina o 

rearranjo local. As comunidades formadas a partir de um único deus, do indivíduo, 

refazem seus tronos para atender a demanda do agente. Os outros deuses, dos 

outros indivíduos, passam a conviver com esse novo nicho. A partir disso, é que as 

flutuações econômicas se dão. Propomos, também, que as comunidades passem a 

se reconhecer como fomentadores da economia via cultura. Essa reestruturação 

pode se assemelhar as estratégias utilizadas pelos escravizados para afrouxar o 

cativeiro. É preciso um “acúmulo de capital” para que a economia nagô se forneça. 

Talvez, o empreendedorismo das comunidades voduns descritos por Parés, tenham 

que ser revisitados.             

 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Philippe Moreira 

89 

 

Referências:  

ROGER, Bastide - "Le sacré Sauvage" In: Le Sacré Sauvage et autres essais Payot, 

Paris, 1975. Tradução publicado na Revista Cadernos de Campo, USP, 1992. 

MOURA, Roberto. Tia Ciata e a pequena África do Rio de Janeiro, 2a ed., Rio de 

Janeiro, Secretaria Municipal de Cultura, 1995.  

ELIAS, Norbert. O processo civilizador. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., vol 1, 1994. 

PARÉS, Luis Nicolau O rei, o pai e a morte: a religião vodum na antiga Costa dos 

Escravos na África Ocidental / Luis Nicolau Parés. — 1a Ed. — São Paulo: 

Companhia das Letras, 2016. 

PARÉS, Luis Nicolau. A formação do Candomblé: história e ritual da ração jeje na 

Bahia /Luis Nicolau Paris. - Campinas, SP: Editora da UNICAMP, 2006. 

POLANYI, KARL. A grande Transformação: as origens de nossa época. Rio de 

Janeiro, Campus, 2002.  

_________, Karl. A subsistência do homem e ensaios correlatos. Rio de Janeiro: 

Contraponto, 2012.  

SODRÉ, Muniz. Pensar Nagô. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

SIMMEL, Georg. Questões fundamentais da Sociologia: indivíduo e sociedade. 

Tradução de Pedro Caldas. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2006. 

GODELIER, Maurice. O enigma do dom. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001. 

THOMPSON, E. P. As peculiaridades dos ingleses e outros artigos. Organizado por 

Antônio Luigi Negro e Sérgio Silva. Campinas: Editora da Unicamp, 2001. 

________. Costumes em comum. São Paulo: Companhia das Letras, 1998.  

SANTOS, FG. Economia e Cultura do Candomblé na Bahia: o comércio de objetos 

litúrgicos afrobrasileiros - 1850/1937 [online]. Ilhéus, BA: Editus, 2013, 336 p. 

ISBN 978-85-7455-446-4. 

GINZBURG, Carlo. O nome e o como. In: ______. A micro-história e outros 

ensaios. Lisboa: DIFEL; Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989. 

________. Sinais: raízes de um paradigma indiciário. In: ______. Mitos, 

emblemas, sinais: morfologia e história. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

LIMA, Henrique Espada. Micro História. In Novos domínios da história / 

Organizadores Ciro Flamarion Cardoso, Ronaldo Vainfas. – Rio de Janeiro: Elsevier, 

2012.    

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. Forma e razão da troca nas sociedades 

arcaicas. Lisboa: Edições 70, 1988. 


