
Recebido em: 25/11/2019 

Aceito em: 10/12/2019 

 

Indumentárias de Orixás: Arte, Mito, Moda e Rito Afro-Brasileiro 

 

Orixás Costumes: Art, Myth, Fashion and African-Brazilian Rite 

 

Mestrando José Roberto Lima Santos 

Unesp IA – São Paulo 

http://lattes.cnpq.br/3602248719194280  

 

Resumo: O trabalho de pesquisa destina-se a analisar as indumentárias dos orixás, 

que se refere à tradição Ketu dos nagôs-iorubás, povos da atual Nigéria,  trazidos 

para o Brasil no período colonial, havendo a ascensão deste grupo no Séc XIX, com 

a fundação e fortalecimento dos terreiros de nação Ketu, no espaço urbano, passam 

a  realizar os rituais de iniciação, exaltação dos mitos e  festas públicas – culto às 

divindades veneráveis – os orixás. E com isso, a realização de uma possível tradição 

inventada e reinventada em diálogo com o novo mundo, devido à influência de trajes 

europeus no espaço urbano brasileiro. Dessa maneira, partimos da hipótese de que 

a indumentária, como prolongamento da cultura, corporeidade e expressão da 

religiosidade negra e afro-brasileira, é constitutiva da experiência social e vivência 

religiosa desenvolvidas pelos adeptos do candomblé Ketu no espaço urbano. As 

indumentárias pressupõem analisar e refletir sobre a relação entre corpo e o sagrado, 

relacionando africanidades, estéticas negras e afro-brasileiras na diáspora. Ao 

priorizarmos a dimensão estética das indumentárias litúrgicas dos orixás nagôs-

iorubás, temos como pressupostos, que as mesmas, assim como os adornos e joias, 

excedem a função de enfeitar, cobrir, proteger o corpo, extrapolando o sentido 

estético de beleza, exercendo funções de sua importância que contribuem para a 

compreensão da dimensão social, litúrgica,  ritual e mitológica dos orixás, nos 

terreiros de candomblé de Ketu expandindo-se para além dele. 

 

http://lattes.cnpq.br/3602248719194280


RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

91 

 

Palavras–chave: indumentárias do candomblé ketu, indumentárias religiosas 

negras, indumentárias religiosas afro-brasileiras, indumentárias de orixás, memórias 

negras, corporeidades negras. 

 

Abstract: The research work is aimed at analyzing the orixás costumes, which refers 

to the Ketu tradition of nagô-yorubás, people from present-day Nigeria, brought to 

Brazil in the colonial period, with the rise of this group in the 19th century, with the 

foundation. and the strengthening of the Ketu nation's terreiros, in the urban space, 

begin to perform the initiation rituals, the exaltation of the myths and public festivals 

- worship of the venerable deities - the orishas. And with that, the realization of a 

possible tradition invented and reinvented in dialogue with the new world, due to the 

influence of European costumes in the Brazilian urban space. Thus, we start from the 

hypothesis that clothing, as a prolongation of the culture, corporeality and expression 

of black and Afro-Brazilian religiosity, is constitutive of the social experience and 

religious experience developed by candomblé Ketu followers in the urban space. The 

costumes presuppose to analyze and reflect on the relationship between the body 

and the sacred, relating Africanities, black and Afro-Brazilian aesthetics in the 

diaspora. Prioritizing the aesthetic dimension of the liturgical costumes of the 

Nagago-Yoruba oris, we have as presuppositions that they, as well as adornments 

and jewels, exceed the function of embellishing, covering, protecting the body, 

extrapolating the aesthetic sense of beauty, exercising functions of their importance 

that contribute to the understanding of the social, liturgical, ritual and mythological 

dimension of the orishas in Ketu's candomblé yards expanding beyond him.  

 

Keywords: candomblé ketu costumes, black religious costumes, Afro-Brazilian 

religious costumes, orixás costumes, black memories, black corporealities. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

92 

 

A Indumentária do Candomblé de Ketu 

                                                                            

“Vestimenta ou a indumentária é uma linguagem simbólica, uma 

estratagema de que o homem sempre se serviu para tornar 

inteligíveis uma série de ideias como o estado emocional, as 

ocasiões sociais, a ocupação ou o nível do portador.”  

                                                       (Gilda de Mello e Souza, 1987) 

 

Segundo Reginaldo Prandi, em a Mitologia dos Orixás, as indumentárias e 

acessórios do povo do santo, compõem um código complexo e rico, que bebe em 

fontes de inspiração diversas e em que formas e cores concorrem para uma beleza 

exuberante e particular. Nessa religião em que o rito é mais importante – e a 

religiosidade é vivida e expressada com muita ênfase pela exterioridade, de tal modo 

que por vezes a forma acaba embotando o conteúdo. (2005: 151). 

Para a elaboração e criação dos trajes ou indumentárias, tem-se ainda, a 

iconografia das divindades do panteão nagô yorubá – os orixás – divindades 

veneráveis, de forma metafórica e fragmentada, que são interpretadas através das 

oralituras, sendo passado em primeiro momento de boca em boca, e mais a frente, 

por estudiosos africanos, europeus e brasileiros, e com isso, a divulgação em caráter 

de pesquisa no que se refere aos itans, orikis e mitos. Estes, também servirão de 

referências para criação das vestimentas, visando uma profunda busca de elementos 

materiais que possam traduzir esses aspectos, tendo o corpo como suporte e sujeito 

da experiência na vivência no terreiro, pela credibilidade e fé na religiosidade, 

fortalecidas pelas ações coletivas e individuais, através de festejos, iniciações, rituais 

sagrados e celebrações. 

 

Figura 01: Ateliê Belíssima - Indumentária para o orixá Oxum – Designer Luciano Axé Cabuçu – 2019 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

93 

 

Arquivo Pessoal do Pesquisador 

 

A apropriação de elementos ocidentais apresentados na criação – (confecção) 

do vestuário e adornos, devido ao processo de colonização, catequização e tráfico 

transatlântico para terras brasileiras, darão ao africano e seus descendentes, formas 

de cultuar, criar e produzir as indumentárias religiosas, apontando-nos situações 

híbridas nas relações entre África, Europa e Brasil. E através de negociações, acertos 

e resistência, os africanos e seus descendentes terão como objetivo fortalecer a 

cultura de seus povos, a preservação da memória e modos de ser, viver e ver a 

religião negra na diáspora. 

As indumentárias, passam a ser intérpretes de tais realidades, impulsionando 

o fortalecimento da memória, do patrimônio material e imaterial de um povo em 

diáspora. 

Segundo o levantamento do pesquisador Daniel Roche, a indumentária 

(grifo meu) mais do que qualquer outro elemento da cultura material, incorpora os 

valores do imaginário e as normas da realidade vivida; é um campo de batalha 

obrigatório do confronto entre a mudança e tradição (2000: 262).  

Ao analisarmos a plasticidade, a estética visual e artesania manual, utilizadas 

na criação da indumentária religiosa afro-brasileira para os orixás, posterior ao tempo 

da escravidão e comércio de escravizados, nos terreiros de Candomblé, haverá a 

aliança  à indústria têxtil nacional e internacional, enfatizando-se a persistência de 

exaltar o divino com o que há de mais nobre e belo.  

Em Moda e História – As Indumentárias das Mulheres de Fé, Lody afirma: Os 

conceitos de beleza e estética estão profundamente relacionados aos conceitos de 

pertencimento. Portar, usar, exibir, apropriar-se do belo. É viver e transmitir o belo. 

Certamente, está no corpo o melhor espaço de realização e de comunicação desse 

amplo e rico conjunto de manifestações de povos africanos. As escolhas de cores, de 

materiais e de objetos, constituem-se em textos visuais, sonoros e plásticos, que 

tem significados e sentidos para uma sociedade, uma etnia ou grupo cultural que 

assume sua identidade; e é justamente com base nessas diferenças que se 

distinguem os mais importantes sinais da pessoa e de sua história (2015: 21). 

Tratando-se da invenção e reinvenção do imaginário africano em solo 

brasileiro, no que se refere à criação de indumentárias, das vestimentas e trajes, 

para venerar os seres  divinos – (orixás) , serão inseridos tanto na vestimenta, como 

nos adornos, tecidos brasileiros, europeus e africanos tais como: chitas, richilieu, 

guipir, laise, entremeios de renda, wax ou wix prints (kentè, ankara, samakaka), 

entre outros.  



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

94 

 

A vinda dos tecidos africanos de Togo, Nigéria, Benim para o Brasil, resultam 

do processo de re-africanização do Candomblé, após a abolição da escravatura, 

desde o início da formação do mesmo, pois era frequente que muitos africanos 

retornassem à África e depois voltassem ao Brasil, trazendo na bagagem mais 

conhecimentos, mercadorias e tecidos para compor as indumentárias das divindades 

veneráveis(3) nagôs yorubás - os orixás nigerianos - que por sua vez, tornaram-se 

afro-brasileiros. 

A imponência apresentada nas indumentárias tantos dos orixás como de seus 

adeptos, prezam tal como citado acima, pela plasticidade e estética visual, havendo 

uma vasta tabela cromática, texturas, cores, elementos naturais, adornos, joias, que 

tendem a valorizar a identidade afro-brasileira, a partir dos rituais restritos e 

públicos, apresentados nas festividades públicas religiosas no terreiro, na 

comunidade – egbé – e todos os envolvidos.  

Na constituição dos elementos apresentados na indumentária, ainda há, como 

exemplo: o uso de laços, laçarotes, amarrações, joias, adornos, símbolos, insígnias, 

suporte de anáguas tanto para os adeptos – elegun orixá oboró - homens, quanto 

para elegun orixá yabá – mulheres. 

A perpetuação da indumentária no Candomblé, se dá no modo de fazer, pelo 

cuidado com o corpo que será o suporte e veículo através da atuação, experiência, 

participação, vivência no decorrer dos anos em um terreiro de candomblé.   

Quanto mais tempo se tem de atuação no culto, na veneração aos orixás, 

mais se adquire responsabilidades, funções e cargos, e com isso, haverá refinamento 

na utilização das vestimentas e indumentárias, pois traduzirão tais responsabilidades 

e cargos adquiridos.  

A força vital do axé também é apresentada na confecção de vestimentas e 

indumentárias, que por sua vez, irão valorizar e identificar os participantes do culto. 

Em Os Nagôs e a Morte, Juana Elbein enfatiza: “Recebe-se o axé das mãos e do hálito 

dos mais antigos, numa relação interpessoal dinâmica e viva. Recebe-se através do 

corpo e em todos os níveis de personalidade, atingindo os planos mais profundos 

pelo sangue, os frutos, as ervas, as oferendas, rituais, pelas palavras pronunciadas” 

(2017: 46). 

 

Orixás dançam - Vestir o Corpo Sacralizado para dançar 

As divindades veneráveis1 - os orixás - são apresentados nas festas públicas 

muito bem trajados e com todos os seus atributos iconográficos. Há uma grande 

 
1 refiro-me a divindades veneráveis, a partir do conceito trazido em A Morte e os Poderes Invisíveis de 
Simon Bockie (1993). Ele diz:(...) as pessoas cantam, dançam (...)por causa dessa cerimônia de 
reconciliação, muitos ocidentais frequentemente erram ao acusar os africanos de adorarem os mortos. 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

95 

 

disponibilidade de todos os envolvidos em tornar desse momento único e inesquecível 

para a egbé. E para isso, a indumentária é confeccionada de maneira criteriosa e 

obedece a vários segmentos e rigores de acordo com a descendência do terreiro.  

Há uma mão- de- obra especializada para a concepção e criação das vestimentas, 

afinal o corpo em transe, sacralizado, deve ser vestido para o orixá dançar. Muniz 

Sodré, em O Terreiro e a Cidade (2002) enfatiza a importância desse momento para 

os africanos e afro-brasileiros. Compartilho abaixo, tais afirmações:   

Para os africanos, a dança é um ponto comum entre todos os ritos de 
iniciação ou de transmissão do saber tradicional. Ela é manifestada 
de forma pedagógica e filosófica, no sentido que se expõe ou 
comunica um saber ao qual devem estar sensíveis as gerações 
presentes e futuras. Incitando o corpo para vibrar ao ritmo do 

Cosmos, provocando nele uma abertura para o advento da divindade 
(o êxtase), a dança enseja essa meditação, que implica ao mesmo 
tempo corpo e espírito, sobre o ser do grupo e do indivíduo, sobre 
arquiteturas essenciais da condição humana(...) Dança é impulso e 
de força realizante. É transmissão de um saber, sim, mas um saber 
incomunicável em termos absolutos, pois não se reduz ao signo de 
uma língua, seja esta constituída de palavras, gestos imitativos ou 

escrita. É um saber colado à experiencia de um corpo próprio.(...) Os 
passos de base na dança dos orixás, (principalmente nas danças que 
implicam o transe), referentes a determinadas situações míticas das 
divindades veneráveis ( grifo meu ), são codificados e repetidos, 
(a repetição, a dramatização, a performatividade), (grifo meu) 
ao lado da improvisação, é uma das regras básicas da dança 

africana),apresentada nos rituais.  
 
Entre os movimentos e os gestos dos dançarinos, não são descritivos 

de uma referência mimética ou simplesmente miméticos de um 
significado. São, sim, projetivos, no sentido de que lançam para além 
das experiencias ou vivências possíveis. A dança não é aí mera 
composição, mas impulso de união com o todo – é impulsão. Em se 

tratando na dança apresentada nos terreiros, através dos rituais 
secretos e nas festividades públicas, tem-se um sentido semelhante. 
A festa, destina-se a renovar a força. Na dança, que caracteriza a 
festa, reatualizam-se e revivem-se os saberes do culto, através da 
dramaticidade gestual dos orixás veneráveis.  

No Candomblé, a partir da dança dos orixás, narra-se os grandes feitos e 

narrativas que partem dos mitos atribuídos para cada divindade venerável. A 

dramaticidade dos movimentos, através do corpo sacralizado revivem os fatos 

narrados de forma oral que perpassa o tempo. A veneração aos deuses, através da 

devoção é tida como momento festivo e de fé. Através dessas ações busca-se 

fortalecer a cultura religiosa e material com sustentação individual e coletiva. E o 

traje dos adeptos e a indumentária dos orixás veneráveis, nos apontam hipóteses ou 

indícios que nos levam a refletir sobre tais afirmativas. 

 

 
Esta acusação é infundada. Eles não oram os mortos, mas os veneram. Essa veneração é expressa no 
modo como os ancestrais são abordados (item 19 da tradução realizada por Gabriel Mustafan Persi). 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

96 

 

 

Figura 2: Oyá Igbale (1996), Ilê São José dos Campos, Mauá – Rio de Janeiro – Indumentária, 

paramentas e adornos - Acervo pessoal do pesquisador  

 

Arte dialoga com o Candomblé  

No Candomblé de Ketu irá surgir o diálogo com a arte na confecção das 

indumentárias, no tingimento dos tecidos, no design de paramentos e adornos que 

irão compor o vestuário.  

Artistas viajantes como Debret, Rugendas nos deixaram registros, através de 

pinturas e esboços, colaborando para o entendimento e levantamento de hipóteses 

para a perpetuação do estilo que perdura há séculos nos terreiros de Candomblé 

Ketu. E ainda, temos os artistas contemporâneos como: Carybé, Cecília Meirelles, 

Emanoel Araújo, Aurilda Sanches, Martinez, entre outros.  

Esses artistas, em suas produções, afirmam o estilo de trajes europeus, uso 

de anáguas, saias e saietas com drapeados, volume, rendas e bordados, que nos 

reportam ao período de tráfico de escravos e colonial.  Dá-se a entender, que houve 

uma apropriação, uma transformação, reutilização, invenção e reinvenção, a partir 

das relações entre negros e os modos de vestir dos colonizadores.  

A convivência no novo mundo, impôs negociações, adaptações que pudessem 

traduzir, expressar as culturas negras em diáspora, através dos festejos, rituais e 

credos religiosos. E as vestimentas, os trajes e indumentárias são elementos que nos 

oferecem indícios de tais ações. E com isso, nos leva a refletir sobre algumas 

questões:  

Quais os fatores sociais que influenciaram os africanos, mulatos, mestiços e 

afrodescendentes, adeptos do Candomblé Ketu, a utilizarem uma vestimenta – 

indumentária – com padrões europeus no Séc. XIX? 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

97 

 

Por que utilizar de tecidos, estilos, elementos iconográficos e europeus nos 

trajes litúrgicos de Candomblé para representar os atributos dos orixás? 

Quais as situações de uma sociedade brasileira do Sec XIX, pautada na 

hegemonia europeia portuguesa, que proporcionaram espaços de negociações para 

que o negro e afrodescendentes pudessem preservar, inventar e reinventar a cultura 

negra afro-brasileira e religiosidades a partir do uso de elementos apresentados nos 

trajes europeus e incorporados nos trajes do Candomblé de Ketu? 

Para Bhabha, (1990), “nós estamos sempre negociando em qualquer situação 

de oposição ou antagonismo político. É a negociação que faz surgir novos 

posicionamentos, pois ela nada mais é do um expediente de tradução cultural: 

            (...) a tradução é também um modo de imitar, mas num 
sentido travesso, questionador – imitar um original de tal forma que 
a sua anterioridade não seja reforçada, mas em virtude do simples 
fato de que pode ser simulado, copiado, transferido, transformado, 
tornado simulacro e assim por diante: o “ original” nunca está 
completo em si mesmo. O “originário” está sempre aberto à tradução, 
de forma que nunca se pode dizer que ele tenha um momento 

anterior totalizante de ser ou significar – uma essência. O que isso 
realmente significa é que as culturas são apenas constituídas em 
relação àquela alteridade interna a sua própria atividade formadora 
de símbolos, que as torna estruturas descentradas – através deste 
deslocamento ou liminaridade abre-se a possibilidade de se 
articularem práticas e prioridades culturais diferentes e até 

incomensuráveis”. (BHABHA, 1990: 209-210) 

 

Podemos trazer para essa reflexão um termo utilizado pelo poeta africano 

Wole Soyinka, que é a “poética da relação”, onde estabelece-se uma ponte entre o 

veículo escolhido para dar forma a capacidade criadora de inventar e reinventar, 

(grifo meu), entre estilos, modos de vestir africanos iorubás e europeus.  

A imitação, invenção e reinvenção das vestimentas, trajes e indumentárias, 

se deu pelo processo de colonização, e com isso, utilizou-se como meios de tradução 

estética, política - não havendo a desvantagem em relação à assimilação aos estilos 

originais ocidentais, nos modos de vestir.  

Propôs a recriação, de algo novo, algo que surge de negociação de tradução 

cultural entre diferentes afiliações. (CARBONIERI 243:244). Temos, em terras 

brasileiras, em se tratando do Candomblé de Ketu, a assimilação destes modos de 

vestir, que se misturaram, tendo códigos tanto africanos como europeus. 

 

O Candomblé e a Moda 

Para entendermos o processo de formação da indumentária do Candomblé no 

Brasil, se faz necessário atentar para os modos de vestir, em particular, do Brasil 

Colonial e Império, pois como já foi dito, acima, com a vinda da Família Real 

portuguesa para o Brasil, houveram imposições, mudanças e modismos que 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

98 

 

influenciaram as vestimentas tanto dos colonos, quanto das pessoas em situação de 

escravidão.  

A moda da Corte irá ser apropriada, porém com algumas alterações devido ao 

clima tropical, mas mantendo o estilo de vestimentas volumosas, com uso de 

anáguas, saias rodadas, estampas e uso de modelagens específicas. Nota-se, com 

isso, uma possível explicação para o uso dos mesmos elementos nas indumentárias 

do Candomblé de Ketu desde os sécs XIX até os dias de hoje. Alinhando-se ao 

costume de ostentar e mostrar da realeza, com a influência do estilo barroco tardio, 

influências europeias francesas, inglesas e portuguesas, estas serão incluídas nos 

modos de vestir dos negros africanos, crioulos e afro-brasileiros, tanto no cotidiano, 

quanto nas festividades. 

Em Religião e espetáculo (análise da dimensão espetacular das festas públicas 

do candomblé), Santos reforça a hipótese:  

Identifico a existência de uma estética barroca no interior dos 
terreiros, uma ideia de belo revela o gosto pelo aparato, pelo luxo, 

pelo ornamento, pelo brilho, pelo fausto. A elaboração estética de 
muitas festas de candomblé, tal como na arte barroca, visa 
igualmente maravilhar, surpreender. A adoção desse estilo barroco 
faz com que o belo muitas vezes seja identificado como extravagante. 
Essa estética reflete-se entre outros aspectos na idealização e 
confecção das roupas rituais (SANTOS, 2005: 76). 

 

Com isso, podemos compreender esse gosto pelo ornamento e pelo luxo 

apresentado nos trajes dos adeptos e nas indumentárias dos orixás nas festas 

públicas, durante o xirê. Os modos de vestir, são herança de uma sociedade baseada 

na influência europeia, que impôs seus costumes nos áureos tempos coloniais, e 

acabou por influenciar o estilo, o apreço estético à religião afro-brasileira, como 

objeto de diferenciação, luxo, excentricidade, ou seja, uma vestimenta e traje criados 

e confeccionados para maravilhar e surpreender, aliado à resistência, ao credo 

religioso, devoção e fé. 

 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

99 

 

 

Figura 3: Iniciação para Oyá – Templo de Umbanda 

Oxalufã Aba – São Paulo – 1995 

Acervo pessoal do pesquisador 

 

É de suma importância a contextualização através da História e Moda, para 

tentarmos entender a permanência da tradição inventada e reinventada nos 

terreiros, pois o Brasil, como fruto da colonização,  tal como já dito, sofreu influências 

da Europa, havendo o respingar da moda eurocêntrica, mesmo que de maneira 

tardia, misturando-se aos modismos locais de vestir dos negros, crioulos e afro-

brasileiros.  

As maneiras de vestir, remete-nos às vestimentas das sinhás e dos senhores 

de colônia, que tinham acesso aos modismos europeus e de certa maneira eram 

compartilhados com suas mucamas e mucamos, que mais a frente , as mulheres, se 

tornarão as negras de ganho, negras do partido alto e possivelmente as adeptas do 

Candomblé tal como conhecemos atualmente. 

Nesse universo de relações conflituosas, muitas vezes hostil, entre os 

colonizadores e escravizados, as negras e negros submetidos às vontades e jogos de 

aparências de seus senhores e senhoras, herdavam peças de tecidos, roupas, panos 

da costa, joias, tanto vindas da Europa quanto da África. E passam também a 

comercializá-las, sob a guarda dos senhores, pois as negras de ganho lhes rendiam 

lucros na partilha do que fora vendido no espaço urbano e nos mercados. 

As vestes das negras escravizadas, durante o acompanhamento de suas 

sinhás no espaço público e urbano, eram limpas e bem cuidadas. Em História do 

Brasil, Chataignier e Silva (2010: 38), nos oferecem hipóteses:  



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

100 

 

também imitavam, quando possível, o estilo de suas donas, das quais 

recebiam, das mais generosas, roupas usadas e gastas. Branco era a 
cor dominante nos diversos tipos de trajes que ambas usavam, sinhás 
e escravas. Curiosamente, o branco e o vermelho – consideradas 
cores tanto de poder temporal como de espiritual – eram usadas com 
parcimônia, sendo o branco o preferido entre as negras. Um dos 
motivos, de certa forma, uma exigência de suas donas, era porque a 
roupa branca precisava estar sempre com aparência imaculada.  

 

Chataignier afirma que entre os séculos XVIII e XIX, viajantes como Debret e 

Rugendas que aqui chegaram, começaram a perceber os estilos, vestes e adereços 

dos africanos e crioulos, registrando-os em desenhos e aquarelas (2010:63). 

Mulheres e homens negros, crioulos e afrodescendentes, iniciavam um processo de 

apropriação, acolhimento e customização das vestes, que eram dadas pelos senhores 

e sinhás, fazendo com que tecidos nobres, faixas, laços, amarrações passassem a 

ser utilizados, num fluxo contínuo de trocas, reelaboração das vestes, 

ressignificando-as, estabelecendo comunicações identitárias, usando as peças à sua 

maneira. 

Um modo de vestir, que manifestava e informava a condição social de 

escravizados. Podemos exemplificar, como exemplo, o uso de sapatos que era 

utilizado somente pelos alforriados e alforriadas. As mulheres negras usavam 

camisus de renda renascença, saias rodadas com bordados e panos da costa. E 

complementando o traje, joias, balangandãs, pulseiras, figas e objetos religiosos, 

surgindo um estilo híbrido. Os homens alforriados utilizavam trajes africanos e 

vestimentas ocidentais europeus. (BREGOLIN, 2018: 42). 

Com toda essa mistura, há um fluxo intenso entre o espaço urbano que irá 

adentrar o terreiro de candomblé. 

Poderemos exemplificar os trajes de crioula2, registrados no séc XIX, na Bahia, 

sede da Colônia até 1763, que possivelmente, influenciaram as vestimentas dos 

adeptos e indumentárias dos orixás. Essas vestes eram utilizadas pelas negras de 

ganho alforriadas ou chamadas de crioulas, descendentes de africanos e nascidas no 

Brasil. Porém, não ficaram restritas à Bahia, havendo registros em Pernambuco e Rio 

de Janeiro – capital do Brasil durante todo o século XIX. 

Monteiro, (2012: 112), nos oferece a seguinte afirmação:  

Portanto, a composição vestimentar formada por torço, blusa, saia, 

pano da Costa e adereços poderia ser representativa de uma mulher 
escrava quando usada por mucamas, de uma mulher livre e em busca 
de uma independência financeira, quando usada no mercado e 
atividades de venda, de uma mulher ligada à vida religiosa, quando 
usada para simbolizar afiliações. Era um traje de labuta diante de um 
olhar europeu, mas também poderia ser um traje de simbologias 
diante de um olhar religioso, ou um traje identitário diante de uma 

 
2 os trajes de crioula foram registrados no século XIX, em carte-de-visite, por vários fotógrafos como 

Alberto Henschel, Christiano Jr, Rodolfo Lindemann e Marc Ferrez. Ver em Negros no Estúdio 

Fotográfico, Sandra Sophia Machado, Unicamp, 2010. E em acervo do IMS - Instituto Moreira Salles. 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

101 

 

sociedade escravista que excluía, segregava e procurava diferenciar, 

além de tantas outras formas, através dos códigos do vestir 
relacionados a influências europeias. 

 

 
Figura 4:Tipos de baianas, 1883 – Marc Ferrez, Acervo IMS - Instituto Moreira Salles 

 

As indumentárias, vestes e trajes de candomblé, não ficaram alheias aos 

fluxos sociais vigentes no período colonial e imperial. E foram moldadas a partir de 

trocas, apropriações, proibições e driblaram dificuldades para que pudessem ser 

utilizadas e pudessem existir no decorrer do tempo e das inovações da indústria 

têxtil. 

Talvez, seja esse o motivo da permanência desta tradição religiosa que se 

refere aos trajes e indumentárias que perduram até a atualidade. Embora, 

perpetuadas pelo culto aos orixás, pela coletividade apresentada no terreiro, através 

dos adeptos, continua viva e atuante, onde cada vez mais são inseridos novos 

elementos como exemplo os africanos: tecidos, adornos, acessórios e objetos de 

culto às divindades veneráveis – os orixás. 

 

Indumentária e Mito 

Segundo a tradição na Nigéria, os mitos iorubás são traduzidos através do 

oráculo sagrado de Ifá, por seus ancestrais e pela divindade Exu, responsável em 

traduzir aos seres humanos, o destino a ser seguido - e a lidar com as intempéries 

da experiência de vida. As oralituras (MARTINS, 1997), é muito presente até os dias 

de hoje, sendo passada de boca em boca, e ao mesmo tempo, havendo um vasto 

campo de pesquisa e bibliografias. Tais como em Ifa Divination Poetry (ABIMBOLA, 

1977), Orixás – Deuses Yorubás na África e no Novo Mundo (VERGER, 2018).  O mito 

africano traz em sua narrativa a história da divindade venerável – orixá – que 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

102 

 

traduzido para seus adeptos, incentivará o religare com o ser divino correspondente 

de acordo com o odú – destino. 

Os mitos dos orixás originalmente fazem parte dos poemas oraculares que 

são cultivados pelos babalaôs. Dividem-se em orikis, odus, àduràs, ofós, orins e itans. 

Falam da criação do mundo, e de como foi repartido entre os orixás. Relatam uma 

infinidade de situações envolvendo deuses e homens, os animais e as plantas, 

elementos da natureza e da vida em sociedade. (Mitologia dos Orixás, PRANDI 2016: 

24.) Os mitos, apontam indicadores para a confecção das indumentárias e 

vestimentas do Candomblé de Ketu. 

Partimos do pressuposto que há elementos da escrita destas histórias que 

apontam o uso dos materiais, cores e design criados pelos artesãos, costureiras e 

ateliês – ou seja, dentro e fora do ambiente religioso. 

Poderemos exemplificar a recorrência de um dos elementos que aparece nos 

mitos, ritos e indumentárias: os búzios, tendo várias funcionalidades em cada 

contexto. Em se tratando das indumentárias, é utilizado como elemento de adorno e 

riqueza. 

O mito africano, que por sua vez, tornou-se afro-brasileiro em diáspora, 

fortalece-se através da resistência, do fazer coletivo, onde o real e o imaginário se 

relacionam, havendo uma significação de narrativas simbólicas, passadas de geração 

em geração. Isso se dá pela confecção e criação das vestimentas, trajes e 

indumentárias e tudo que os envolvem, para os rituais do Candomblé. O vestuário 

religioso é um elemento indispensável e fundamental para tais práticas.  

 

Indumentária e Rito  

O Candomblé de Ketu, reconhecido como instituição religiosa, após o Sec XIX, 

a partir da realização, perpetuação e preservação dos mitos e ritos, traduzidos pelos 

rituais simbólicos realizados no terreiro, dentro e fora, possui uma forte relação com 

a natureza. E para isso, há a repetição de atividades restritas, públicas, festejos e 

celebrações, respeitando calendário de datas vigentes na comunidade a partir de 

seus fundadores. Neste caso, em se tratando do Candomblé de Ketu, pelos 

Babalorixás, Yalorixás e sucessores. E para a realização das ações religiosas citadas, 

há a confecção de vestimentas, trajes e indumentárias para estabelecer o religare 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

103 

 

com o sagrado e com a ancestralidade através dos ritos, traduzidos nos xirês e festas 

públicas.  
Os ritos são um conjunto de práticas simbólicas por meio das quais o 

homem entra em contato com o sagrado, transcendendo a sua 
condição profana. Estes ritos devem ser executados com grande 
rigor. Os ritos evocam quase sempre acontecimentos sobrenaturais 
ligados à origem do mundo ou da própria religião. A sua repetição é 
vivida como uma atualização desses acontecimentos memoráveis. 
Repetem-se os mesmos gestos ou pronunciam-se as mesmas 
palavras que em tempos imemoriais uma personagem divina 

realizou. Os rituais são testemunhos públicos das crenças de uma 
dada comunidade, que ao praticá-los não apenas reforça a sua 
unidade, também os sentimentos de pertença dos seus membros. É 
em torno destas crenças e ritos que se estruturam as diversas 
comunidades de crentes, acabando por diferenciá-las entre si em 

termos culturais e sociais. (CASTILHO: 1240) 

 

Thompson, em suas reflexões nos afirma que o contato ritual com a divindade 

enfatiza as aspirações religiosas iorubá. Ficar possuído pelo espírito de uma deidade 

iorubá, que é o objetivo formal da religião, é “fazer o deus” e capturar a força 

luminosa que flui dentro do próprio corpo. (2011: 27). 

Um dos mais importantes ritos existentes no Candomblé de Ketu, é o de 

iniciação, popularmente conhecido como “fazer o santo”, um ritual complexo de 

passagem, que fará o adepto pertencer ao grupo e a egbé. O ciclo de cumprimento 

de reclusão no terreiro, varia entre 21 a 45 dias. Após o processo de iniciação, será 

realizada a apresentação do novo membro para a comunidade. E para que isso 

aconteça, após a preparação através dos atos rituais e religiosos, realiza-se uma 

celebração festiva, envolvendo o uso de trajes, indumentárias, cânticos, danças e um 

variado banquete. E após, haverá uma série de etiquetas que irá seguir, cumprir para 

manter-se membro da egbé, até o final de sua vida ou enquanto fizer parte do grupo. 

 

 
Figura 6: Xirê dos Orixás – Oxóssi, Oyá e Omolu - Ilê São José dos Campos – Mauá - Rio de Janeiro - 

1996 

Arquivo Pessoal do Pesquisador 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

104 

 

 

Nesta celebração, o noviço (elègun orisà) em estado de transe - é apresentado 

a todos os convidados, vestindo duas vestimentas e uma indumentária, nas seguintes 

etapas: em primeiro momento uma vestimenta branca, em segundo momento uma 

vestimenta colorida ou estampada, e em último momento, a indumentária que 

identifica e revela o orixá correspondente do participante ou adepto.  

Interessante perceber que aliada à vestimenta e indumentária, há a presença 

de pinturas corporais e adornos no corpo. E a partir desse momento, torna-se (um 

ou uma iaô) que passará por outros processos religiosos no decorrer de sua 

trajetória. Havendo para cada momento, uma vestimenta e indumentária 

correspondente.  

O ciclo se dá em períodos que se alternam como por exemplo: 1 ano, 3 anos, 

5 anos, 7 anos, 14 anos e 21 anos completando-se o ciclo inteiro - adquirindo a 

maturidade na religião e na comunidade. 

 

Indumentária, Joias e Adornos 

Para compor a visualidade das vestimentas e indumentárias do Candomblé de 

Ketu, teremos adornos e joias apresentadas no corpo, complementando o vestuário. 

Fios de contas, anéis, braçadeiras, pulseiras, brincos, tornozeleiras, estão aliados aos 

adeptos e às divindades veneráveis – os orixás. E para cada adepto e orixá uma peça 

ou várias peças são escolhidas, confeccionadas - de maneira minuciosa em 

aproximação aos elementos da natureza, correspondentes ao ser divino venerável e 

suas características. 

Poderemos exemplificar: o uso dos corais, contas, cristais, laguidibás, 

terracotas, filigramas de cobre, ouro, prata em todas as vestimentas, indumentárias, 

adornos e joias. Sinônimos de poder, também na África foram tidos como moeda 

corrente, de troca. Além de ser também um código de identificação relacionado às 

cores, tons e nuances correspondentes para cada divindade venerável e dinastia real 

africana.  

Segundo Raul Lody, em Jóias de Axé, os fios de contas, como o próprio nome 

diz, são contas enfiadas em cordões ou fios de náilon. As cores e tipos de materiais 

que formam cada fio-de-contas variam conforme a intenção, podendo marcar 

hierarquia, situações especiais, uso cotidiano, além de identificar os deuses. É um 

emblema social e religioso que marca um compromisso ético e cultural entre o 

homem e o santo. (2010: 33; 59). 

Os fios-de-contas compõem as vestimentas, complementam às 

indumentárias. Para os devotos, além de ser emblema social, são verdadeiras 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

105 

 

relíquias, que possuem um importante valor simbólico material, em diálogo com a 

divindade venerável – orixá.  

Todos os elementos até aqui apresentados, indumentárias, elementos 

iconográficos, joias e adornos, são utilizados para a celebração religiosa, para 

finalidades rituais e festivas. 

 

Considerações Finais 

Neste processo de estudo e pesquisa no que se refere as vestimentas, trajes 

e indumentárias do Candomblé de Ketu, pretende-se argumentar os importantes 

elementos visuais apresentados pela religião afro-brasileira, de matriz africana, 

formada e elaborada para mostrar e comprovar a resistência, resiliência, negociação, 

invenção e reinvenção em diáspora. 

A partir desta pesquisa, pretende-se realizar reflexões e o olhar crítico, nos 

modos de vestir que demonstram a devoção dos adeptos do Candomblé aos orixás 

veneráveis, em diálogo com a cosmogonia iorubá, e também com os contextos 

políticos a partir do período colonial e imperial no Brasil, perdurando até os dias de 

hoje.  

A estética apresentada nos trajes e indumentárias, foi e ainda é, de 

fundamental importância para a religião, fortalecendo uma estrutura conceitual que 

fornece elementos de vital relevância para o entendimento da confecção e sentido 

dos modos de vestir para fins rituais, religiosos e identitários. 

A dimensão simbólica, deve ser considerada, a partir de um estudo estético, 

a partir de elementos e objetos que nos convidam a realizar a leitura visual, de 

questionar o que está por detrás das vestimentas, as adaptações, mudanças e 

transformações. Desta maneira, perpetuando o saber, a oralitura e a valorização da 

cultura material apresentada nas indumentárias e tudo que a envolve. 

Com a presença de africanos no Brasil, desenvolveu-se uma nova forma de 

venerar as divindades do panteão nagô iorubá, num ambiente hostil diante do 

contexto colonial e imposição católico cristã. Com o processo de escravização de 

pessoas no continente africano, ao serem trazidos para o América, desencadeou um 

diálogo de resistência no novo mundo, para que os princípios culturais, modos de 

viver e religiosos, pudessem ser realizados e expressados. E para isso, o acolhimento 

do olhar eurocêntrico e modos de vestir ocidental, foram utilizados e ressignificados. 

Desta forma, há a necessidade de entender e conhecer a produção das 

vestimentas, dos trajes e das indumentárias, a partir de uma busca de 

contextualização histórica e cultural de suas origens, pelas imbricações, assimilações 

adquiridas, utilizadas e apropriadas para tais finalidades. 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

106 

 

A crença aos orixás veneráveis, vindos da Nigéria para o Brasil, através dos 

nagôs iorubás, com o surgimento do Candomblé, resistiu aos navios negreiros, às 

senzalas, à repressão católico cristã e batidas da polícia, mas ainda florescem na 

contemporaneidade em tempos de intolerância religiosa neo-pentecostal. Com isso, 

estudos aprofundados, tornam-se cada vez mais necessários e relevantes. O olhar 

para desmistificar a propagação negativa do uso de vestimentas, trajes e 

indumentárias, permite abertura para novas possibilidades científicas, novos olhares 

para a educação, realizando descobertas que fortalecem o pertencimento e 

integração sociocultural, política e religiosa do Candomblé, de suas divindades 

veneráveis, de seus trajes, seus artefatos sacralizados e também as comunidades 

em que estão inseridas. 

Referências Bibliográficas 

ABIMBOLA, Wande – Ifa Divination Poetry – Poesia Divinatória de Ifá, versão 

traduzida, NOK Publisher Ltd, Nova Iorque, Londres e Lagos, 1977. 

AMARAL, Rita – Xirê, o modo de crer e de viver no candomblé. Rio de Janeiro, Pallas, 

2002.  

 

AMARAL, Rita & SILVA, Vagner Gonçalves da - "Religiões afro-brasileiras e cultura 

nacional: uma etnografia em hipermídia”. In: Caderno Pós Ciências Sociais. v.3, n.6, 

jul/dez, São Luis, 2006. pp 107-130. (http://www.doafroaobrasileiro.org/)  

BANDEIRA, Junior – Pedro Correa do Lago – Debret e o Brasil, Obra Completa, Ed 5, 

2017, Editora Capivara. 

BRAGA, João – História da Moda no Brasil: das influências às autoreferências, Pysis 

Editorial, 2011. 

BENISTE, José – Dicionário Yorubá – Português – Editora Bertrand Brasil, 1980. 

BINON, Gisele Omindarewá Cossard – Awô/ O Mistério dos Orixás, Editora Pallas, 

Edição 2, 2015. 

BOCKIE, Simon – Morte e os Poderes Invisíveis, O Mundo da Crença Kongo, 1993 – 

Tradução: Gabriel Mustafan Persi (2019). 

BREGOLIN, Débora Bresolin, A Moda como Linguagem: Singularidades e códigos 

vestíveis no trânsito entre o profano e o sagrado do candomblé, dissertação de 

mestrado, UCS- Universidade de Caxias do Sul, 2018. 

CARYBE, Desenhos, escritos e Ilustrações de Artista, As Sete Portas da Bahia, Editora 

Record, 1976. 

CARYBÉ, Iconografia dos Orixás Africanos na Bahia, 1980 (catálogo de gravuras e 

aquarelas). 

CHATAIGNIER, Gilda; DA SILVA, Antônio Pereira - História da Moda no Brasil. Estação 

das Letras e Cores, 2010. 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

107 

 

DEBRET, Jean Baptiste – Viagem Pitoresca e Histórica ao Brasil – Catálogo de 

litogravuras, gravuras e esboços, Itatiaia Editora, 2008. 

FILHO, Silvio de Almeida Carvalho, Washington Santos Nascimento (Orgs), 

Intelectuais das Áfricas, Pontes Editora – 2018 – Campinas, São Paulo. 

____________ Carbonieri, Divanize – Wole Soyinka, Travessias entre os mundos e 

epistemes, pag 243, 244. 

FILHO, Aulo Barreti – Dos Yorubá ao Candomblé Kétu, Origens, Tradições e 

Continuidades, EDUSP, 2010 

FOGG, Marnie – Tudo sobre Moda, Sextante Editora, 2013. 

LODY, Raul – Moda e História, As Indumentárias das Mulheres de Fé, Editora Senac, 

2015     

LODY, Raul – Jóias de Axé, Fios de contas e outros adornos – Joalheria Afro-brasileira, 

Edição 2, Editora Bertrand Brasil, 2010 

LUZ, Marco Aurélio – Agadá/ Dinâmica da Civilização Africano Brasileira.EDUFBA, 

Bahia, Salvador, Edição 4, 2017. 

MARTINS, Leda Maria – Afrografias da Memória, Editora Perspectiva, 1997. 

MBEMBE, Achille – A Crítica da Razão Negra, N-1 Edições, Tradução Sebastião 

Nascimento, 2013, 2015, 2018.  

 

MATORY, J. Lorand – “Yorubá: As rotas e as raízes da nação transatlântica, 1830-

1950". In: Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, Brazil, 4(9): 263-292; 1998.  

 

MONTES, Maria Lucia – “Figuras do Sagrado: Entre o público e o privado”. In: História 

da vida privada no Brasil. Vol 4, São Paulo, Companhia das Letras, 1998. 

MONTEIRO, Aline Oliveira Temerlogou – Para Além dos Trajes de Crioula: um estudo 

sobre materialidade e visualidade de saias estampadas na Bahia oitocentista. 

Goiânia, 2012 -190 – Dissertação (Mestrado em Cultura Visual). Faculdade de Artes 

Visuais – UFG (Universidade Federal de Goiás). 

PABLO Diener / Maria de Fatima Costa – Rugendas e o Brasil, Obra Completa, Editora 

Capivara, 2012. 

PRANDI, Reginaldo, A Mitologia dos Orixás, Companhia Das Letras, 21ª Ed. 2001. 

PRANDI, Reginaldo, Os Candomblés de São Paulo – A Velha Magia na Metrópole Nova, 

Editora Hucitec, 1991, USP – São Paulo. 

PEZZALOTO, Dinah Bueno – Tecidos/ História, Tramas, Tipos e Usos, Editora Senac, 

2017, Edição 5 – revisada e atualizada. 

RIBEIRO, J.J.Teixeira.Boletim de Ciências Econômicas, um suplemento ao Boletim da 

Faculdade de Direito de Coimbra, de maio-dezembro 1955, volumes IV e V. 



RJHR XII: 23 (2019) – José Roberto Lima Santos 

 

108 

 

ROCHE, Daniel – História das coisas banais: nascimento e consumo nas sociedades 

do século XVII ao XIX. Rio de Janeiro, Rocco, 2000. 

SÀLÁMI, Siriku – Poemas de Ifá e os valores de conduta social entre os Yorubás da 

Nigéria, 1999 (tese de doutorado), FFLCH USP. 

SANTOS, Juana Elbein dos – Os Nagôs e a Morte, Edição 14, Editora Vozes, 2017. 

SILVA, Vagner Gonçalves da – O Orixás da Metrópole, Editora Vozes, 1995, Ed 1.mbc 

SILVEIRA, Renato da – O Candomblé da Barroquinha – Processo de Constituição do 

Primeiro Terreiro de Ketu, Editora Maianga, 2010, Edição 2. 

SODRÉ, Muniz – O Terreiro e a Cidade, A Forma Social negro-brasileira, Imago 

Editora Salvador.BA, Fundação Cultural do Estado da Bahia, 2002. 

SODRÉ, Muniz. Pensar Nagô. Editora Vozes: Petrópolis,  Edição 1, 2017. 

SOUZA, Gilda de Mello e – O Espírito das Roupas, Editora Companhia das Letras, 

1987, Edição 1. 

THOMPSON, Robert Farris – Flash of the Spirit, Arte e Filosofia africana e afro-

americana, (Tradução Tuca Magalhães ) Museu Afro Brasil, São Paulo, 2011. 

VERGER, Pierre – Os Orixás no Novo Mundo, Editora Corrupio, Fundação Pierre 

Verger, Edição 6, 2018 

VERGER, Pierre - Fluxo e Refluxo, Editora Corrupio, Edição 2, 2002. 

VIANNA, Fausto/Isabel Italiano, Para Vestir a Cena Contemporânea: Moldes e Moda 

no Brasil do Século XVIII, ECA USP, 2018 

VIANNA, Fausto/Desirrè Bastos/Isabel Italiano/ Luciano Araújo - Para Vestir a Cena 

Contemporânea: Moldes e Moda no Brasil do Século XIX, ECA USP, 2015, Editora 

Estação Letras e Cores, Edição 1 


