
Recebido em: 20/10/2019 

Aceito em: 09/11/2019 

 

Discurso Neopentecostal e o ensino da História e cultura afro-brasileira 

 
Neopentecostal discourse and the afro-brazilian History and culture  

 

Mestra Lavini Beatriz Vieira de Castro1 

CEFET-RJ 

http://lattes.cnpq.br/9041208873606071 

 

Resumo: O presente trabalho apresenta uma reflexão acerca dos entraves que a 

postura das igrejas neopentecostais pode gerar para implementação do ensino da 

história e cultura africana e dos afro-brasileiros nas escolas. A Lei 10.639/2003 

torna obrigatório o ensino da História e Cultura Afro-Brasileira e Africana na 

Educação Básica, visando assegurar o direito à igualdade de visibilidade das 

diversas culturas que compõem a sociedade brasileira. Entretanto, podemos 

observar que seu cumprimento é extremamente precário. Diante de diversos 

entraves para a aplicação da lei, pretendemos discorrer nesta pesquisa como se dá 

a influência religiosa de cunho neopentecostal a seu respeito, pois identificamos 

nesta relação um entrave que nos parece ser de aparato ideológico. O interesse no 

tema ocorreu devido ao aumento do número de casos de intolerância religiosa 

noticiados na mídia e páginas da internet, mas que têm se feito presentes no 

ambiente escolar contra a difusão de elementos da cultura afro-brasileira, 

especialmente no que tange à religiosidade. 

 

Palavras-chave: Lei 10.639/2003; Diversidade; Educação; Intolerância Religiosa 

 

 
1 Mestra em Relações Étnico Raciais pelo PPRER/CEFET-RJ. Especialista em História do Rio de Janeiro 

pela Universidade Federal Fluminense (UFF), Bacharel e Licenciada em História pela Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

http://lattes.cnpq.br/9041208873606071


RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

110 
 

Abstract: This work presents a reflection on the obstacles that the posture of the 

neo-Pentecostal churches can generate for the implementation of the teaching of 

African history and culture and of Afro-Brazilians in schools. Law 10.639 / 2003 

makes it mandatory to teach Afro-Brazilian and African History and Culture in Basic 

Education, aiming to ensure the right to equal visibility of the diverse cultures that 

make up Brazilian society. However, we can observe that its compliance is 

extremely precarious. Faced with various obstacles to the application of the law, we 

intend to discuss in this research how the neo-Pentecostal religious influence takes 

place regarding it, since we identified in this relationship a barrier that seems to us 

to be of ideological apparatus. The interest in the theme occurred due to the 

increase in the number of cases of religious intolerance reported in the media and 

internet pages, but which have been present in the school environment against the 

spread of elements of Afro-Brazilian culture, especially with regard to religiosity. 

 

Keywords: Law 10.639 / 2003; Diversity; Education; Religious intolerance 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

111 
 

 Este texto é um recorte adaptado do quarto capítulo da Dissertação de 

Mestrado aprovada no Programa de Pós-graduação em Relações Étnico Raciais do 

Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca – CEFET/RJ.  

 O objetivo central deste capítulo foi demonstrar os aspectos metodológicos e 

as análises do trabalho empírico para verificar a hipótese que direciona o nosso 

trabalho, a respeito dos entraves que a postura das igrejas neopentecostais pode 

gerar para implementação de um ensino da história e cultura africana e dos afro-

brasileiros nas escolas. Buscava-se fornecer elucidações encontradas no campo de 

pesquisa, bem como contribuir para a construção de conhecimento a respeito da 

dificuldade que ainda encontramos ao se trabalhar com temas históricos e culturais 

do universo africano e afro-brasileiro. 

 Nesse sentido era fundamental fazer um diálogo entre a lei 10.639/2003 e 

as interpretações desses grupos evangélicos a respeito do conteúdo previsto a ser 

aplicado aos alunos da Educação Básica, pois a legislação tornou obrigatório o 

ensino sobre África e Afro-brasileiros nesse segmento do ensino, como forma de 

assegurar o direito à igualdade de visibilidade das diversas culturas que compõem a 

sociedade brasileira. Com a promulgação da Lei nº 10.639/2003 tornou-se 

imperativa a aprendizagem sobre o reconhecimento de uma plural cultura 

brasileira, tendo em vista que, até então, um grupo era valorizado e reconhecido 

em detrimento de outros que tinham suas histórias contadas como secundárias.  

 Portanto, este texto apresentará a análise do discurso coletado através de 

entrevistas não estruturadas com alunos adultos da escola pública que foi cenário 

para essa pesquisa. Os participantes se reconheceram evangélicos da denominação 

pentecostal. Nosso intuito é perceber discursos intolerantes a respeito do estudo da 

história e cultura afro-brasileira para compreender a dificuldade de se aplicar a Lei 

10.639/03.  

Precisamos elucidar que o discurso oficial de cunho pentecostal e 

neopentecostal a respeito das divindades afro-brasileiras, não se refere a crendices, 

conforme nos conta Silva (2015), mas como o mal que existe no mundo, sendo 

necessária a apropriação da ritualística afro-brasileira para primeiramente se 

evidenciar o mal cristão para assim, elucidar a promessa cristã do triunfo contra o 

mal, quando se expulsa os demônios do corpo, ou da vida de um fiel, para ser 

confirmada a libertação, a salvação.  

Tal esquema explicativo configura o pensamento de cunho pentecostal e 

neopentecostal, de que o mal estaria presente nas divindades das religiões de 

matrizes africanas, isso nos mostra aversão à cultura afro-brasileira e a 

consequente dificuldade em se promover estratégias pedagógicas dentro deste 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

112 
 

universo que bateriam de frente com a opinião religiosa dos alunos. Até porque, 

atualmente, com a ascensão do neopentecostalismo as Igrejas Pentecostais se 

atualizaram; não podemos dizer que uma igreja pentecostal clássica se 

neopentecostalizou, porque há divergências em muitos aspectos do movimento 

pentecostal em relação ao neopentecostalismo, mas podemos pensar na 

aproximação de muitas das práticas neopentecostais nas igrejas pentecostais 

influenciando os seguidores pentecostais.  

Sendo assim, escolhemos pensar o discurso fundamentalista através dos 

estudos de sociolinguística interacional, pois esta modalidade aborda questões 

culturais nas interações sociais, além de analisar a reconstrução identitária dos 

indivíduos através da tensão ou forma como se conduz os encontros e conversas. 

Este fato esclarece a postura defensiva que encontramos nos discursos 

fundamentalistas quando o assunto é certa aproximação com a diversidade.  

Consideraremos os estudos de Erving Goffman (2002) para compreender a 

formação do discurso em processo de interação face a face relatados, mediante a 

entrevista ou na produção do discurso midiático nos programas de rádio ou TV. 

Também trabalhamos com o conceito de Gregory Bateson (BATESON, 1955 apud 

GOFFMAN, 2002), sobre enquadre para analisar o sentido da mensagem que se 

quer passar no discurso, além de trabalhar com o conceito de performance 

narrativa de Mishler (1999), como nos apresentou William Soares dos Santos 

(2013), em seu artigo Níveis de Interpretação na entrevista de pesquisa 

interpretativa com narrativas.  

 Por meio do conceito de narrativa como definição precisa, conforme nos 

apresentou Santos (2013) ao citar Riessman (1993), queremos identificar que 

objetivos seguem as respostas dadas na entrevista. O conceito de narrativa como 

definição foi desenvolvido por Risseman (1993) que defende a narrativa como 

forma de contar histórias adequadas a determinados objetivos. Por isso, Risseman 

(1993) nos leva a questionar o fato de uma história ser contada de uma forma e 

não de outra, porque se considera algo, ou seja, ao narrar se faz uma escolha.  

O conceito de narrativa também foi trabalhado por Bastos (2004), em seu 

artigo Narrativa e vida cotidiana, onde a autora baseada em Bauman (1986) e 

Mishler (1999) entende a narrativa como uma construção social e não mais como 

uma representação do que realmente aconteceu, neste tipo de análise de narrativa 

valoriza-se as circunstâncias da situação e a estrutura social normativa. 

Narrar algo é marcar um posicionamento e deixar o registro de tal posição 

para a posteridade, então se não queremos deixar rastros negativos a respeito das 

histórias que contamos para a posteridade fazemos escolhas de como nos 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

113 
 

projetamos em relação ao discurso em construção procurando ser o mais correto 

possível podendo não ser exatamente a intenção inicial do discurso.  

De acordo com Bastos (2004), toda a ambiência do dialogo obedecerá ao 

contexto em que os participantes estão vivenciando. Diante dos casos de 

intolerância religiosa, criou-se o senso comum de se projetar na imagem dos 

evangélicos àqueles que são propensos a intolerâncias com outros grupos culturais, 

principalmente aos grupos de matrizes afro-brasileiras, pois, para muito dos grupos 

neopentecostais, estaria no panteão afro-brasileiro o reconhecimento do mal. Nesse 

sentido, pensamos em algumas situações: uma em que o discurso partido de um 

evangélico continue reforçando a intolerância, outra em que o discurso seja afetado 

pela projeção de uma imagem mais tolerante e solidária, para inibir a 

representatividade da intolerância, principalmente no discurso solitário e particular, 

diferente do discurso institucional proferido nos púlpitos das igrejas ou programas 

de Rádio ou TV, e outra que revele que aquela pessoa que profere o discurso, de 

fato, não aceite o desrespeito para com a diversidade. Para avançar nas análises 

precisamos compreender conceitos sobre narrativas. 

Santos (2013), além de dialogar com Riessman (1993), nos apresenta o 

conceito de Labov e Waletzky (1967) e Labov (1972), a respeito da estrutura de 

narrativa. Para os autores citados, a narrativa é um método que articula 

experiências passadas com uma sequência temporal, necessitando de um ponto 

para ser contada.  

Santos (2013) nos leva a pensar a interpretação das narrativas como 

experiências passadas que pretendem projetar o narrador como aquele que cria sua 

própria performance, portanto entenderemos a ação de narrar como representação 

daquilo que se deseja passar para registro de memória.  

Essa constatação foi apresentada por Mishler (1999) e Bastos (2004) no 

artigo de Santos. Conforme apresenta o autor: 

Dessa forma, a narrativa pode ser considerada uma performance 

situada (cf. Mishler, 1999), na qual, como observa Bastos (2004, p. 

121), “o narrador lida com as circunstâncias da situação e a 
estrutura social normativa” e constrói um mundo de ações e 
personagens que são postos em relação com ele mesmo e com 
aqueles para quem realiza a narração. (SANTOS, 2013: 25). 

 

 

Santos (2013), em conformidade a Bastos (2004), defendeu a necessidade 

de se problematizar a relação entre evento passado, memória e narrativa. Para 

entender a relação entre passado, memória e narrativa, dialogaremos com Porteli 

(2006), que acredita que a construção de memórias é mediada por ideologias. As 

memórias, para não deixarem de existir, para não serem malvistas por outros 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

114 
 

grupos, para não perderem prestígio ou credibilidade, dentro do contexto do drama 

social vivido têm a capacidade de se reinventar através do discurso.  

O discurso neopentecostal é caracterizado por ser intolerante à religiosidade 

afro-brasileira; este é o drama social vivido pelos adeptos do neopentecostalismo 

que acabam sendo comparados aos seguidores fundamentalistas, por suas atitudes 

de intolerância, pois compartilham da visão de mundo cristã, da batalha espiritual 

entre o bem e o mal e de como serão salvos, nesse sentido há necessidade de 

diferenciação dentro da homogeneidade evangélica.  

De fato, nessa pesquisa, percebemos um discurso pentecostal cauteloso ao 

mencionar sua opinião a respeito das religiões de matrizes africanas, mesmo 

sabendo que seu proselitismo é pautado em atribuir aos elementos das religiões de 

matrizes africanas a causa do mal no mundo. Não diria com isso que não haja 

preconceito, mas o grupo participante desta pesquisa tende a um comportamento 

tolerante. Isso nos faz pensar que, mesmo o discurso oficial sendo categórico em 

não aceitar a religião de matriz africana não se pode generalizar que os seguidores 

do pentecostalismo ou neopentecostalismo sejam adeptos a atitudes de 

intolerância, por mais que sua visão de mundo interprete o panteão afro-brasileiro 

como algo negativo. Refletimos sobre a distância entre o pensar e o agir e na 

distância entre o discurso oficial do púlpito das igrejas formador de visões de 

mundo e a maneira como o sujeito em si se constrói diante pensamentos 

hegemônicos.   

Observamos o ponto narrativo, que é a razão de ser ao se relatar algo, e a 

performance narrativa dos entrevistados, que é como se constrói a narrativa, pois, 

como menciona Oliveira (2010) em seu artigo “Pra uma aula qualquer, há um 

professor qualquer”: performance identitária, envolvimento e construção da 

factualidade em narrativas institucionais, o discurso narrativo constrói o 

conhecimento sobre quem somos ou a imagem que queremos passar. Como 

veremos, por meio da narrativa dos entrevistados autodeclarados pentecostais não 

há nenhum problema em se aprender sobre a diversidade cultural do Brasil.  

Ao todo foram entrevistados 12 alunos adultos matriculados no Ensino de 

Jovens e Adultos (EJA) de uma escola pública da Rede Estadual do Rio de Janeiro 

pertencente ao município de São Gonçalo, mas utilizamos, neste trabalho, a 

entrevista de cinco alunos apenas. Nos limitamos a reduzir o número de 

entrevistados porque a maioria das respostas estavam objetivas, contudo, os cinco 

entrevistados selecionados trouxeram mais subsídios para pensar nosso objeto de 

estudo com repostas mais detalhadas. 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

115 
 

 Dos cinco entrevistados, todos se autodeclararam pentecostais e, a 

princípio, não se opõem à implementação da Lei 10.639/2003 em sua escola. 

Limitaremos a descrição e comentários de apenas parte da entrevista para o que se 

deseja avaliar, mas a entrevista pode ser lida na integra em anexo no final da 

dissertação. Utilizaremos para identificação: Entrevistador, Entrevistado (1), 

Entrevistado (2), Entrevistado (4), Entrevistado (5) e Entrevistado (6).   

Perguntamos aos entrevistados sua idade, a cor de sua pele o grau de 

escolaridade, a religião a que pertence e sobre o conhecimento da Lei 10.639/2003. 

A princípio, queríamos entender a falta de identificação e vínculo dos negros do 

Brasil em relação à cultura afro-brasileira. Pretendíamos entender a identidade de 

negros pentecostais e neopentecostais, pois indiretamente, ao seguirem um 

discurso de cunho pentecostal, mais precisamente neopentecostal, que discrimina a 

religiosidade africana e afro-brasileira, estaria sendo conivente com um tipo de 

racismo cultural. Não é nossa pretensão à defesa da conversão em massa, ser 

negro não é sinônimo de ser praticante de umbanda ou candomblé nos dias atuais, 

mas nos inquieta o fato da não preservação cultural pelos negros e mestiços em 

relação às raízes culturais africanas.   

Nossa entrevista se inicia com a pergunta sobre a idade, para atestar a 

maioridade do entrevistado, em seguida perguntamos sobre a cor da pele e a 

religião professada. Entender a identificação do entrevistado como pessoa negra 

poderia provocar reflexões a respeito da discriminação com a cultura afro-

brasileira. Como é o caso do silenciamento da cultura afro-brasileira através de 

estratégias neopentecostais em inserir apetrechos da cultura gospel na capoeira, 

que viralizou como capoeira gospel e no acarajé transformado em bolinho de Jesus, 

ou seja, elementos tradicionais do cenário cultural afro-brasileiro estariam 

perdendo sua origem cultural por questões religiosas.  

Assim, perguntamos sobre a importância da Lei 10.639/03 que implica em 

que se aprenda a história e os símbolos da cultura afro-brasileira, haveria um 

conflito de valores, a lei de um lado e os interesses institucionais neopentecostais 

de outro? É interessante perceber a influência religiosa ao se aplicar a lei. Nesta 

parte, transcrevemos um trecho da entrevista referente à aplicação da Lei 

10.639/03: 

Entrevistador Essa lei ela diz que para reparar os as injustiças sociais em relação aos 

grupos afro-brasileiros que nas escolas fosse ensinado sobre a história da 
Africa, a história dos afro-brasileiros, falar como eu os africanos chegaram 
ao Brasil, os problemas que enfrentaram decorrentes da escravidão, essa 
essa: lei diz  que as escolas tem que ensinar sobre isso   o que que vocês 
acham sobre a obrigação de ensinar a história  e a cultura afro-brasileira  



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

116 
 

 

O ponto narrativo dos Entrevistados (1) e (2) demonstrou imagem de 

tolerância e aceitação de diálogo com a religiosidade afro-brasileira, dessa forma os 

entrevistados passam uma imagem positiva de si mesmos contrastando com o 

discurso neopentecostal dos púlpitos das igrejas, dos programas de TV e rádio que 

demonizam a cultura afro-brasileira. Os entrevistados construíram uma narrativa 

de diálogo em que é possível observar que nem todos os sujeitos seguem na 

íntegra o discurso oficial neopentecostal que demoniza as religiões de matrizes 

afro-brasileiras.   

Podemos perceber que a fala dos participantes não se remete ao discurso 

proselitista propagado, nem a ação dos fundamentalistas, conforme nos relatou 

Silva (2015, p.195), que em outras épocas se “convocavam os exércitos de Cristo 

para saírem às ruas para impedir rituais afro-brasileiros”. Questionamo-nos o que 

está sendo considerado neste caso, o aqui e o agora, seria a imagem do 

entrevistado e sua ligação com uma instituição intolerante, ou de fato seu 

entendimento da convivência democrática cultural? 

 No trecho abaixo, entrevistamos três outros alunos do mesmo colégio, 

vamos identificá-los como Entrevistado (4), Entrevistado (5) e Entrevistado (6). 

Perguntamos se os participantes conheciam a Lei 10.639/2003 e sobre o que eles 

achavam de se estudar a história e cultura afro-brasileira. 

Os três entrevistados acima também se declararam pentecostais e 

demonstraram não ter problemas em estudar sobre a história e cultura afro-

brasileira. Por outro lado, é importante frisar que dois dos entrevistados têm 

ligação indireta com a cultura afro-brasileira, possuem ou possuíam parentesco 

com algum praticante da umbanda ou do candomblé: 

 

 

 

 

 

 

 

nas escolas 

Entrevistado 
1 

Nada haver aprender sobre a história, problema nenhum 

Entrevistado 
2 

É eu não vejo um problema  de você aprender qualquer que seja a cultura 
o que eu vejo é uma: você obrigar alguém, eu acho o erro eu acho esse ai 
de você ser obrigado aprender uma coisa que talvez você, não queira não é 
um ensino secular seria uma obrigação de você aprender sobre uma 
religião então eu acho o erro está ai você ser obrigado 

Entrevistador  >você já teve< alguma ligação com a religião afro-brasileira tipo 
umbanda ou candomblé 

Entrevistado 4 eu já tive porque minha avó: sempre foi dessa religião 

Entrevistado 5 eu não tive não mesmo minha tia sendo 

Entrevistador então tem alguém da família [que é] 

Entrevistado 5                                                [que é] mas eu ainda não tive e não 

gosto 

Entrevistado 6 nenhuma ligação 

 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

117 
 

O contato indireto com a religiosidade de matriz africana por questões de 

parentesco permite uma relação mais flexível entre os diferentes grupos religiosos 

inibindo atitudes de intolerância entre eles.  

Os estudos de Risseman apontam para o fato da escolha narrativa que 

fazemos, os entrevistados optaram por viver em harmonia, o que resta saber é o 

que está sendo considerado neste contexto: tolerância, imagem pessoal, interesse 

em reconstruir através do discurso a imagem daqueles que até então foram vistos 

como fundamentalistas, novas pesquisas precisam dar conta destas questões.  

O posicionamento deixado pelos entrevistados demonstra a tentativa de construir 

uma nova ideia de coletivo evangélico. Assim, retomamos o pensamento de Mishler (1999) e 

Bauman (1986), sobre a narrativa como construção social. As circunstâncias de intolerância 

denunciadas pelos grupos afro-brasileiros apontam para o caráter intolerante dos grupos 

evangélicos, sem classificá-los como fundamentalistas. Isso projeta nos evangélicos um 

imaginário de intolerância. Entretanto, as falas da entrevista nos levam a crer que a 

narrativa construída remete ao discurso tolerante, até porque o repertório narrativo 

evangélico quer se enquadrar sempre na figura do bom cristão. O bom cristão perdoa, 

aceita, convive, entende que não chegou a hora da conversão...  

Vejamos outro trecho da entrevista: 

 

Entrevistador O que que vocês acham sobre os casos de intolerância religiosa que tem 
acontecido na nossa sociedade 

Entrevistado 1 Eu, acho um absurdo 

Entrevistado 2 Também acho um absurdo 

Entrevistador E: na visão de vocês quais os grupos são mais afetados 

Entrevistado 1 Na minha opinião 

Entrevistador Na questão da intolerância religiosa 

Entrevistado 1 Na minha opinião hoje  pelo que eu tenho visto, a igreja católica esta 

sendo: >mais a igreja católica< 

Entrevistador >A igreja católica< está sendo: prejudicada 

Entrevistador você conhece a lei dez mil seiscentos e trinta e nove? essa lei ela torna 

obrigatório    o estudo da história da áfrica e dos afro-brasileiros no Brasil 

vocês já tinham ouvido falar dessa lei 

Entrevistado 4 não não conheço 

Entrevistado 5 não conheço 

Entrevistado 6 já ouvi falar 

Entrevistador legal e:: qual a: >assim< a opinião de vocês em ter que estudar é 

obrigatório né a lei >torna obrigatório< ter que estudar a história  da 

áfrica e dos afro-brasileiros história e cultura da áfrica e dos afro-

brasileiros o que vocês acham disso dessa lei? 

Entrevistado 4 para mim é mais um aprendizado não teria preconceito nenhum 

Entrevsitado 5 eu aceitaria super bem estudar 

Entrevsitado 6 eu também 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

118 
 

Entrevistado 1 Isso.  

Entrevistado 2 Eu acredito que nisso  todos são prejudicados que gera um conflito né? 
então não é só a católica como também é:: o movimento movimento 

cristão, afro-brasileiro como outras religiões como o candomblé é: 
espiritismo acredito que todas sofrem com essa história  

Entrevistador Ta certo muito obrigada tá  

 

Os entrevistados (1) e (2), apesar de reconhecerem que as atitudes de 

intolerância afetam os seguidores de matrizes africanas, deixam transparecer que 

tais atitudes afetariam todas as religiões; a fala do entrevistado (2) deixa claro, 

inclusive, que o movimento cristão também é prejudicado no contexto da 

intolerância.  

Apesar do episódio do “chute na santa”, que ocorreu no ano de 1995, no 

qual um pastor da Iurd havia chutado uma imagem de Nossa Senhora Aparecida, 

num programa de TV da emissora Record, caracterizando o estilo beligerante 

neopentecostal, conforme aponta Ronaldo Almeida (2015) em seu artigo Dez anos 

do chute na santa – a intolerância com a diferença, não podemos descrever que as 

atitudes de intolerância afetem mais os grupos cristãos católicos do que os grupos 

de religiões afro-brasileiras, já nos dizia Vagner (2015) esse combate: 

seria muita pólvora para pouco passarinho? Ou seja, o bom 
combate a ser travado não seria contra o catolicismo que, apesar da 

diminuição de fiéis verificada nas duas últimas décadas, ainda 
representa, segundo as mesmas fontes, 73,7% da população? 

(VAGNER, 2015: 193).     

 

 

 No entanto, não podemos deixar de lado a “oficialidade do catolicismo” que 

existe em nossa sociedade, como afirma Almeida (2015: 172) que em muito 

contribuiu para formar um pensamento favorável à cultura cristã. Diferente do que 

ocorreu com as demais religiões, em nosso caso, as religiões de matriz africana, 

que historicamente sofreram e sofrem com discriminações. De acordo com o 

relatório sobre intolerância religiosa, promovido pelo Centro de Articulações de 

Populações Marginalizadas (CEAP), em parceria com a Comissão de Combate a 

Intolerância Religiosa (CCIR) e o Centro de Promoção da Liberdade Religiosa e 

Direitos Humanos (CEPLIR), as religiões afro-brasileiras tiveram o maior número de 

ocorrências de denúncias sobre intolerância religiosa. Vejamos a seguir a tabela 

exposta no relatório: 

 

Tabela 4  
Distribuição percentual do tipo de atendimentos prestados pela CEPLIR, entre o período de 

abril de 2012 a dezembro de 2015, Estado do Rio de Janeiro, Brasil. 
 

Tipo de atendimento/período Percentual (%) 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

119 
 

Abril de 2012 a agosto de 2015 1014 (100%) 

Contra Religiões Afro-brasileiras 71 

Contra Evangélicos, Protestantes ou Neopentecostais 8 

Contra Católicos 4 

Contra Judeus e Pessoas sem Religião 4 

Ataques contra a liberdade religiosa 4 

Não informado/Não possui 9 

Setembro a dezembro de 2015 66 (100%) 

Agressões contra muçulmanos 32% 

Agressões contra candomblecistas 30% 

Agressões contra indígenas 6% 

Agressões contra agnósticos 5% 

Agressões contra pagãos 3% 

Agressões contra Kardecistas 3% 

Não informado/Não possui 21 

Fonte: INTOLERANCIA RELIGIOSA NO BRASIL RELATÓRIO E BALANÇO, 2018, PÁGS.24 E 25. 
 

 Historicamente, as religiões de matriz afro-brasileira são proibidas ou 

perseguidas como caso de polícia. De acordo com o relatório de intolerância 

religiosa no Brasil organizado por Santos et all (2016), os negros trazidos para a 

América foram proibidos pela Igreja Católica de cultuarem seus deuses e entidades 

religiosas. A Constituição Imperial, conforme já mencionado no Capítulo 2, impedia 

cultos religiosos públicos que não fossem da religião católica e apesar da liberdade 

religiosa presente na Constituição de 1891 a historiografia brasileira demonstra a 

persistência de perseguições e ameaças aos grupos que professavam religião 

diferente ao credo católico. Essas informações ajudam a perceber que a cultura 

religiosa cristão não é “prejudicada no contexto da intolerância”, pelo contrário 

historicamente a cultura cristã auxiliou a formação de uma memória negativa sobre 

as religiões de matrizes afro-brasileira. 

 Entretanto, recentemente a Igreja Católica passou a promover atitudes de 

tolerância e o respeito pela diversidade plural cultural, mas o cristianismo 

remanejado por determinados grupos neopentecostais – tendo a frente a Iurd – 

mantiveram a prática da intolerância, como podemos ver nos programas de TV 

dessas Igrejas, quando o assunto é religiosidade afro-brasileira. Portanto, apesar 

de todos que compõem a sociedade sofrerem com atitudes de intolerância, pois se 

demonstra falta de democracia e respeito à liberdade do próximo, o prejuízo maior 

é para aquele que sente na pele a discriminação. Historicamente não se podem 

considerar semelhanças entre as discriminações entre cristãos e grupos religiosos 

afro-brasileiros tendo em vista que para os últimos recai além da hegemonia cristã, 

o peso do racismo. 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

120 
 

 Interessante observar também na fala dos entrevistados (1) e (2) a 

mudança de posição quando se muda o perfil da pergunta. A princípio, 

perguntando-se sobre a Lei 10.639/03 não havia problemas em se aprender sobre 

a diversidade; para o entrevistado (2), o problema era a obrigatoriedade de um 

conteúdo ser apreendido, mas, quando o assunto é intolerância religiosa, os 

entrevistados não identificam os problemas enfrentados pelos grupos afro-

brasileiros, acreditando ser um problema que atinge a todos na sociedade. Nas 

narrativas dos entrevistados (1) e (2), não há afirmação que as religiões de 

matrizes africanas são discriminadas pelo discurso pentecostal e neopentecostal, ou 

por grupos fundamentalistas adeptos a esse discurso. Simplesmente o problema de 

intolerância existe sem que se definam os algozes. Não há o reconhecimento da 

influência do discurso pentecostal e neopentecostal nas atitudes de intolerância 

religiosa. 

A seguir, em outra entrevista, os participantes (4), (5) e (6), também 

reconhecem a intolerância aos grupos candomblecistas, mas não lhes ocorre que 

isto está relacionado ao discurso pentecostal ou neopentecostal.  

 

 Ao acharem um absurdo os casos de intolerância afirmam para a 

posteridade sua posição social harmônica com a diversidade. Por outro lado, 

sabemos que a presente atuação dos grupos seguidores das religiões de matrizes 

africanas em se organizar junto aos órgãos públicos competentes cobrando ações 

do Estado ante aos casos de intolerância tem deixado os grupos neopentecostais 

Entrevistador então, vocês estão sabendo dos casos de intolerância religiosa que 
estão acontecendo no Brasil, vocês identificam quais os grupos que são 
afetados nessa intolerância religiosa? ... 

Entrevistado 5 ºeu achoº 

Entrevistado 4 na minha opinião: que são os de centro porque teve uma reportagem 
de uma criança que foi expulsa da sala de aula pelo professor 

Entrevistado 5 e também o: aquele outro que usa o chapéu que estava lá matava 
também e:: >como se fala o nome< é:: ...  Judaísmo né 

Entrevistador ah: tá, mas no Brasil >você acha que< são os judeus, você acha que 
são evangélicos, católicos... 

Entrevistado 4 são os do CANDOMBLE 

Entrevistado 5 [São acho que são] 

Entrevistado 4 [São os grupos ligados] 

Entrevistado 5 >Sâo os do candomblé< mas já viu que, quem são as pessoas que tem 
realmente dinheiro e eu acho que não tem também 

Entrevistado 4 É 

Entrevistado 5 as que tem mais dinheiro são dessas e e essa religião que é [afetada] 

Entrevistador [Mais afetada] 
então tá 

Entrevistado 4 literalmente o preconceito é horrível 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

121 
 

receosos das responsabilidades com a lei; ainda trazemos na memória o episódio 

do “chute na santa” e suas repercussões negativas a imagem dos evangélicos.  

As repercussões negativas a partir de comportamentos intolerantes, como 

foi o caso do “chute na santa”, promoveu, em relação a Iurd, um recuo estratégico 

nas referencias mais explícitas a discriminação de santos, orixás e demais 

entidades do panteão afro-brasileiro. De acordo com Almeida (2015) o confronto 

religioso tem sido feito com o termo diabo, ou encosto, uma forma mais difusa e 

menos polêmica para se referir as entidades do panteão afro-brasileiro. 

Oliveira (2010), ao mencionar Bauman (1986), nos faz pensar sobre o 

conceito de performance. Assim, refletimos sobre a performance neopentecostal de 

cunho imagético, daquilo que se espera que seja a imagem performática do coletivo 

neopentecostal. Os entrevistados não são neopentecostais, são evangélicos 

pentecostais, mas, por ser parte do grupo evangélico, acabam sofrendo influência 

da imagem negativa dos grupos fundamentalistas e/ou do próprio discurso oficial 

neopentecostal. Os entrevistados apresentam sua postura particular, projetam seu 

eu na relação com o outro, repelindo sua imagem pessoal quanto as questões de 

intolerância procuradas nesta pesquisa.  Contudo Oliveira (2010) nos chama a 

atenção para observarmos a comunicação humana para além do conteúdo 

referencial.  

Particularmente, os sujeitos estariam plenamente de acordo com o discurso 

oficial neopentecostal? O que nos traz essa indagação é o fato de que há registros 

sobre a intolerância, portanto há a vítima, mas não se encontram os algozes. O 

discurso institucional neopentecostal se afirma intolerante embora seus seguidores 

não queiram se responsabilizar pela intolerância. As respostas dos entrevistados 

apontam para pensarmos a falta de relação entre o discurso oficial pentecostal e 

neopentecostal e as atitudes de intolerância partidas desse universo, num contexto 

fundamentalista. O que pode ser avaliado é que mesmo sob a ótica do preconceito 

esses entrevistados não são fundamentalistas nem aceitam atitudes de intolerância. 

Programas midiáticos de base religiosa, como Fala que eu te escuto, Ponto 

de Luz, Pare de sofrer, Show da fé, trazem narrativas que marcam as religiões de 

matrizes africanas como sendo as causadoras do mal, como por exemplo, os 

testemunhos de conversão, que segundo Silva (2015), exploram a construção da 

imagem dos cultos afro-brasileiros como sendo o ambiente exclusivo para se causar 

a morte de inimigos, para se disseminar doenças, para separação de casais, e todo 

o mal imaginado possível. Então, há base para se compreender a intolerância, há 

denúncias de intolerância em que o suspeito agressor é do meio evangélico, 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

122 
 

portanto temos elementos nesse cenário que dificultam dialogar sobre a 

diversidade religiosa no Brasil e suas intolerâncias. 

Notamos contradição entre os discursos midiáticos e as respostas dadas 

pelos entrevistados. O discurso das lideranças religiosas pentecostais e 

neopentecostais não está reverberando nas respostas dos entrevistados, com base 

nos dados coletados não podemos avançar sobre o que causa tal distanciamento 

entre o discurso institucional das igrejas e o posicionamento dos sujeitos 

entrevistados, apenas pesquisas mais aprofundadas poderão esclarecer tal fato. 

Oliveira (2010) sinaliza um aspecto mencionado por Bauman (1986), a 

respeito das performances narrativas serem demarcadas pela audiência e por 

condições sócio-históricas específicas. De fato, observamos no discurso proselitista 

midiático a formação do consenso coletivo dos fiéis, de que as divindades do 

panteão afro-brasileiro seriam a constatação do mal. Assim sendo, há o empenho 

em se desenvolver uma narrativa caracterizada pela intolerância, mas na entrevista 

realizada para este trabalho os entrevistados não afirmam categoricamente a 

intolerância partida do seu meio religioso. A performance da experiência pessoal só 

sinaliza aversão aos cultos afro-brasileiros, mas quando são testemunhos 

veiculados na mídia ou nos púlpitos das Igrejas, principalmente os testemunhos de 

ex-integrantes das religiões afro-brasileiras, diga-se de passagem, que são 

testemunhos detalhados de como todo mal era feito.  

Oliveira (2010) nos ajuda a perceber que a cada performance há a 

transformação da estória em função da situação específica.  O atual contexto 

identifica atitudes de intolerância como um erro, assim o enquadre, a mensagem 

contida no enunciado do discurso precisa estar alinhado com a solidariedade 

traduzida pela afirmação da tolerância. Podemos supor que as falas veiculadas na 

entrevista projetaram para a posteridade a imagem positiva dos evangélicos, 

contudo, outras pesquisas precisarão constatar essa reflexão.  

As transformações nas narrativas ocorreram, portanto, em função das 

especificidades da situação, ou seja, a entrevista quer avaliar a narrativa de 

intolerância, pois nossa hipótese foi construída a partir dos discursos veiculados na 

mídia que atribuem aversão dos grupos pentecostais, mais evidentemente os 

neopentecostais, seja por casos de denúncias religiosas, ou através do próprio 

discurso dos programas de TV ou rádio neopentecostais, mas vimos exatamente o 

contrário. Reconfiguramos nossa hipótese para o fato do porquê da contradição 

entre o discurso institucional e o discurso particular.  

Sendo o discurso neopentecostal atribuído à intolerância esperávamos 

encontrá-lo nas narrativas pessoais, mas, ao contrário, pudemos evidenciar duas 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

123 
 

novas hipóteses: ou os entrevistados, mesmo tendo preconceito, não seguem os 

aspectos dos grupos fundamentalistas neopentecostais, ou não querem ver seus 

nomes associados ao aspecto fundamentalista que tanto se critica.  

Na projeção de uma performance, o narrador está lidando com as 

circunstâncias de uma dada situação, assim se constrói a ação onde o narrador 

relaciona-se com ele mesmo e com os interlocutores para quem se realiza a 

narração. Assim sendo, percebemos que o ato de narrar não é neutro e isento de 

crenças e valores, pode estar imbuído de posição política em defesa dos próprios 

pentecostais ou neopentecostais do que de fato uma solidariedade com a 

diversidade cultural e religiosa brasileira. 

 O conceito de enquadre pensado por Goffman (2002), no caso em questão, 

relaciona-se ao discurso de caráter pentecostal tem se apresentado com sentidos 

distintos. A mensagem veiculada nos meios de comunicação dirigidos por grupos 

neopentecostais se constrói um enquadre de intolerância, mas a entrevista face a 

face tem projetado um enquadre tolerante. Voltamos a Goffman (2002), pois o 

autor insiste para que os pesquisadores deem a devida importância para a situação 

social que emerge nas interações face a face, pois os relatos da entrevista diferem 

do discurso midiático, isso nos leva a pensar que a interação face a face pode 

colaborar para se repensar a postura de intolerância direta/agressiva e 

indireta/sem empatia. Para o autor, em qualquer situação face a face é possível 

gerenciar a produção ou recepção das elocuções promovendo negociações 

constantes no dialogo, ou na pior das hipóteses pode ajudar a mascarar o real 

sentido do discurso, pois o que está em jogo é a complexidade das relações e o 

desempenho das identidades sociais e linguísticas.  

 Isso nos levanta o seguinte questionamento: seria a intolerância caso 

particular de algumas pessoas seguidoras do discurso neopentecostal, ou as 

atitudes de intolerância remetem-se à construção de uma lógica de comportamento 

direcionada pelo discurso oficial neopentecostal em assumir uma posição 

segregadora, de rejeitar a diversidade cultural brasileira em especial no tocante as 

religiões de matrizes africanas? 

 Segundo Goffman (2002), o enquadre sinaliza o que dizemos, fazemos ou 

interpretamos, dando noção do que está implícito na mensagem. A mensagem 

contida no enunciado dos entrevistados sinaliza recuo a confrontos em relação à 

cultura afro-brasileira. Mas, o que estava acontecendo no aqui e agora, no ato da 

entrevista, era a projeção do eu particular, pertencente ao discurso de cunho 

pentecostal que se encontra sendo caracterizado na mídia como discurso da 

intolerância, portanto convém mudar o discurso. Somente a pessoa que profere o 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

124 
 

discurso saberá de fato o que estava implícito na mensagem se era a proteção do 

rótulo de evangélico como imagem positiva ou um caminho para a tolerância à 

diversidade.  

 

Bibliografia 

 

BASTOS, L. C. e SANTOS, W. S. A entrevista na pesquisa qualitativa: perspectivas 

em análise da narrativa e da interação. Rio de Janeiro: Quartet, 2013. 

BASTOS, L. C. “Narrativa e vida cotidiana”. SCRIPTA. Belo Horizonte, V. 7, n. 14, 

p.118-127, 1º sem. 2004. 

GOFFMAN, E. “Footing” In: RIBEIRO, B. T. e GARCEZ, P. M. Sociolinguística 

Interacional. São Paulo: Edições Loyola, [1979] 2002. 

MARIANO, Ricardo. Pentecostais em ação – A demonização dos cultos afro-

brasileiros. In: SILVA, Vagner Gonçalves da. Intolerância Religiosa: Impactos do 

Neopentecostalismo no Campo Religioso Afro-brasileiro/ Vagner Gonçalves da Silva 

(org.) – 1 ed. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2015.   

MELO, Alice. No ritmo de Jesus. Revista de História da Biblioteca Nacional, Rio de 

Janeiro, Ano 8, nº 87, p 15-19, 2012. 

MOREIRA, Marcio de Araújo.  Análise do Impacto da Lei 10639/2003 No Exame 

Nacional do Ensino Médio de 1998 A 2013. 2015. 111 f. Dissertação (Mestrado em 

Relações Raciais) – PPRER - CEFET-RJ. 

OLIVEIRA, T. “Pra uma aula qualquer, há um professor qualquer’: performance 

identitária, envolvimento e construção da factualidade em narrativas institucionais”. 

Revista Intercâmbio, volume XXI: 118-138, 2010. São Paulo: LAEL/PUC-SP. ISSN 

1806-275x 

PORTELI, Alessandro. O massacre de Civitella Val di Chiana (Toscana: 29 de junho 

de 1944). In: FERREIRA, Marieta & AMADO, Janaina. Usos e Abusos da História 

Oral. RJ: FGV. 

SANTOS, W. S. “Níveis de interpretação na entrevista de pesquisa interpretativa 

com narrativas”. In: BASTOS, L. C. e SANTOS, W. S. A entrevista na pesquisa 

qualitativa:perspectivas em análise da narrativa e da interação. Rio de Janeiro: 

Quartet, 2013. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Entre a gira de fé e Jesus de Nazaré – Relações 

socioestruturais entre neopentecostalismo e religiões afro-brasileiras. In: 

Intolerância Religiosa: Impactos do Neopentecostalismo no Campo Religioso Afro-

brasileiro/ Vagner Gonçalves da Silva (org.) – 1 ed. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 2015. 



RJHR XII: 23 (2019) – Lavini Beatriz Vieira de Castro 

  

 

125 
 

Sites na Internet 

 

• http://g1.globo.com/am/amazonas/noticia/2012/11/evangelicos-se-

recusam-apresentar-projeto-sobre-cultura-africana-no-am.html. 

• https://pensadoranonimo.com.br/alunos-evangelicos-se-recusam-a-fazer-

trabalho-sobre-a-cultura-afro-brasileira./ 

• http://www.acritica.com/channels/cotidiano/news/escola-que-foi-palco-de-

conflitos-entre-alunos-evangelicos-e-professores-superou-o-impasse. 

• https://extra.globo.com/casos-de-policia/jovem-vitima-de-intolerancia-

religiosa-dentro-de-escola-em-sao-goncalo-21734126.html 

 

http://g1.globo.com/am/amazonas/noticia/2012/11/evangelicos-se-recusam-apresentar-projeto-sobre-cultura-africana-no-am.html
http://g1.globo.com/am/amazonas/noticia/2012/11/evangelicos-se-recusam-apresentar-projeto-sobre-cultura-africana-no-am.html
https://pensadoranonimo.com.br/alunos-evangelicos-se-recusam-a-fazer-trabalho-sobre-a-cultura-afro-brasileira./
https://pensadoranonimo.com.br/alunos-evangelicos-se-recusam-a-fazer-trabalho-sobre-a-cultura-afro-brasileira./
http://www.acritica.com/channels/cotidiano/news/escola-que-foi-palco-de-conflitos-entre-alunos-evangelicos-e-professores-superou-o-impasse
http://www.acritica.com/channels/cotidiano/news/escola-que-foi-palco-de-conflitos-entre-alunos-evangelicos-e-professores-superou-o-impasse
https://extra.globo.com/casos-de-policia/jovem-vitima-de-intolerancia-religiosa-dentro-de-escola-em-sao-goncalo-21734126.html
https://extra.globo.com/casos-de-policia/jovem-vitima-de-intolerancia-religiosa-dentro-de-escola-em-sao-goncalo-21734126.html

