
 

Apresentação  

Organizadores:  

Doutor Carlos Alberto Ivanir dos Santos1 

PPGHC-UFRJ 

 

Doutoranda Mariana Gino2 

PPGHC-UFRJ 

 

A instauração dos domínios coloniais europeus em África não compreendeu 

apenas à imposição forçada do poder político, econômico e social. Ela foi, também, 

uma das maiores imposições culturais religiosas, valendo-se das mesmas para dar 

apoio às superestruturas políticas, econômicas e sociais representadas pelo 

colonialismo nas culturas às quais se introjetava (OPOKU, 2010). Destarte, antes 

do contato colonial a religião tradicional em África estava (e ainda está) 

inseparavelmente ligada às culturas africanas.  

A forte onipresença no modo de viver e agir dos povos africanos dava às 

religiões tradicionais um caráter global, dentro do contexto cultural de onde se 

tinha nascido baseada em uma visão muito particular de ver e compreender o 

 

1 Pós-Doutorando em História Comparada (UFRJ), membro da Associação Brasileira de Pesquisadores 

Negros, do Laboratório de História das Experiências Religiosas (LHER-UFRJ) e Laboratório de Estudos 

de História Atlântica das sociedades coloniais pós-coloniais (LEHA-UFRJ). Coordenador da 

Coordenadoria de Religiões tradicionais Africanas, Afro-brasileiras, Racimo e Intolerância Religiosa 

(ERARIR/LHER). Conselheiro estratégico do Centro de Articulações de Populações Marginalizadas 

(CEAP), Interlocutor da Comissão de Combate a Intolerância Religiosa (CCIR), Conselheiro Consultivo 

do Cais do Valongo. Tem experiência nas seguintes áreas; Educação, Direitos Humanos e Cidadania; 

Relações Internacionais; Étnicos Raciais e Questões Africanas (religiões e experiências religiosas de 

matrizes africanas no Brasil). 
2 Doutoranda em História Comparada pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Especialista 

em Ciências da Religião pela Universidade Federal de Juiz de Fora, bacharel em Teologia pelo (ITASA-

CES/JF/PUC-MINAS) e em História pela Universidade Federal de Juiz de Fora, licencianda em História 

pela Universidade Federal de Juiz de Fora. Membro dos grupos de pesquisa Religião e Modernidade 

(PUC-MINAS) e grupo de estudo Áfrikas (UFJF). Coordenador da Coordenadoria de Religiões 

tradicionais Africanas, Afro-brasileiras, Racimo e Intolerância Religiosa (ERARIR/LHER).   



RJHR XII: 23 (2019) – Dossiê 

4 

 

mundo, e que não incluía apenas a percepção do divino, mas também a 

compreensão da natureza do universo, de todos os seres humanos e do seu lugar 

no mundo. O início do processo colonial em África foi o marco dos desafios da 

sobrevivência e da necessidade de se fortalecer das religiões tradicionais.  

Autores e autoras presentes nessa edição da Revista Jesus Histórico 

contribuem significativamente para entrarmos em contato com partes das reflexões 

sobre religiões, religiosidades e espiritualidades Africanas, cuja rica totalidade 

exigiria quantidade inimaginável de páginas. Tais artigos contribuem justamente 

para a desfolclorizam dessas tradições e experiências religiosas e corroboram para 

o fortalecimento das lutas em prol da tolerância, do respeito, da equidade, 

diversidade e liberdades.  

Abrimos o nosso Dossiê com o artigo Que tijolo deve ser utilizado na parede: 

sobre o currículo escolar e a demonologia como elemento constituidor de um traço 

cultural religioso no Brasil, escrito Lucimar Felisberto dos Santos. Em suma, a 

autora buscou analisar a necessidade de uma reestruturação curricular ante um 

racismo religioso que no Brasil foi legado de uma relação continuada com o 

contexto histórico de colonização europeia. Para tal, Lucimar Destaca a importância 

das leis 10639/03 e 11645/08, no contexto das disputas no campo das políticas 

públicas escolares afim de se pensar e projetar uma a pedagogia decolonial como 

possibilidade de superação de padrões epistemológicos hegemônicos.  

Ainda no campo da educação Lavini Beatriz Vieira de Castro nos traz o artigo 

Discurso Neopentecostal e o Ensino da História e Cultura Afro-brasileira, cujo 

objetivo central é demonstrar os aspectos metodológicos e as análises do trabalho 

empírico para verificar a hipótese que direciona o nosso trabalho, a respeito dos 

entraves que a postura das igrejas neopentecostais pode gerar para implementação 

de um ensino da história e cultura africana e dos afro-brasileiros nas escolas. 

Assim, a autora busca contribuir para a construção de conhecimento a respeito da 

dificuldade que ainda encontramos ao se trabalhar com temas históricos e culturais 

do universo africano e afro-brasileiro. 

 No artigo Surgimento do movimento Tocoismo: Simão Toco- Igreja do 

nosso senhor Jesus Cristo no Mundo Euclides Victorino Silva Afonso e Alexandre 

António Timbane busca apresentar uma breve história do surgimento da igreja, “Os 

tocoistas”, a sua origem e ter em vista o período colonial que se vivia na época que 

criava o impedimento da igreja a ser afirmada. Os autores ressaltam que a igreja 

espiritualista, além de estar muito ligado às questões culturais do povo Bantu e a 

cultura dos bakongo, a igreja centra-se muito nas questões culturais, isto é, as 



RJHR XII: 23 (2019) – Dossiê 

5 

 

tradições, os rituais da cultura da parte norte de Angola, preservando sempre a 

identidade do povo.  

Thamires Guimarães, em seu artigo A Cidade do Feitiço Belle Époque e a 

“Marca da Degeneração”: Candomblé e o Islamismo Malê, buscou analisar o 

conjunto de crônicas de João do Rio, “As Religiões no Rio”, de 1904, a fim de nos 

levar a entender a visão que se tinha das religiosidades negras em face ao ideal 

civilizatório europeu, o qual excluía qualquer manifestação da cultura negra dos 

planos da Primeira República em modernizar a então capital do país, Rio de Janeiro.  

Marco Aurélio da Conceição Correa, em sue artigo Òké Aro! Estéticas, 

epistemologias e culturas de Oxóssi - o caso dos cinemas negros na luta 

antirracista discorre sobre o Orixá Oxóssi, como um princípio cultural, filosófico e 

epistemológico como forma de fundamentar uma crítica à epistemologia ocidental, 

os aprisionamentos conceituais coloniais e o racismo estrutural e cotidiano da 

contemporaneidade.  

José Roberto Lima Santos, em seu artigo Indumentárias de Orixás: Arte, 

Mito, Moda e Rito Afro-Brasileiro, a analisa as indumentárias dos orixás, que se 

refere à tradição Ketu dos nagôs-iorubás, povos da atual Nigéria, trazidos para o 

Brasil no período colonial. Partido da hipótese de que a indumentária, como 

prolongamento da cultura, corporeidade e expressão da religiosidade negra e afro-

brasileira, é constitutiva da experiência social e vivência religiosa desenvolvidas 

pelos adeptos do candomblé Ketu no espaço urbano, Santos busca também analisar  

a relação entre corpo e o sagrado, relacionando africanidades, estéticas negras e 

afro- brasileiras na diáspora.  

Philippe Moreira, em seu artigo, Sobre a economia nagô: uma alternativa 

econômica contra a intolerância religiosa analisa um movimento nos candomblés, 

que desde meados dos anos 2000, indica uma cultura de consumo voltada para as 

próprias práticas religiosas. Tal interferência, segundo o autor, causou mudanças e 

adequações dos integrantes dessa religião a uma economia mista que mesmo 

submetendo algumas práticas a essa transformação, tenta equilíbrio através da 

tradição.  

Acreditamos que ao evidenciar trabalhos e pesquisas que corroboram para a 

desmistificação sobre as culturas, espiritualidades e religiosidades africanas fazer 

valer os anseios propostos através da promulgação da Lei 10.639, que prevê o 

ensino da História e Cultura das Africanas e Afro-brasileiras em todas as fases do 

ensino no estado brasileiro.  

Boa Leitura! 


