Revista ©
/ ISSN 19834810

JESUSHISTORICO

Revisti de Estiidos sobre o Jests Historico e s Recepcao

Ak Lot ey BRI LT, T —
"pa B S Rty B AR X 3
. . : e - s«m&mﬂ"i%'“ :
Recebido em: 28/07/2019
Aceito em: 20/10/2019
RESENHA

CHEVITARESE, André L. Jesus no evangelho do Discipulo que Jesus Amava: A
experiéncia cotidiana numa antiquissima comunidade crista. SP: Ramalho

Edicdes Académicas, 2019.

Doutor Daniel Soares Veiga
PPGH/UER]
http://lattes.cnpq.br/6808655301090296

O titulo da obra acima, recém-publicada pelo historiador André L.
Chevitarese, tem como objetivo projetar uma luz sobre as experiéncias vivenciadas
por uma comunidade primitiva de cristdos no contexto da bacia mediterranica entre
os séculos I a III e como essas experiéncias contribuirdo no engendramento do
texto que se tornard conhecido como evangelho de Jodo.

Logo no comecga da obra, Chevitarese esclarece que a sua metodologia se
assentara no uso da hermenéutica neotestamentadria, das descobertas
arqueolodgicas feitas em Jerusalém e em diversos outros locais da bacia
mediterranica e na comparagdo com demais textos, ndo apenas biblicos, mas
também aqueles produzidos por autores gregos e romanos e inclusive com aqueles
redigidos pelos eminentes autores patristicos.

Segundo Chevitarese, a identificacdo de Jodao como autor do evangelho
ocorre a partir das duas ultimas décadas do século II. Chevitarese considera Jodo e
o “Discipulo que Jesus Amava” como duas pessoas distintas e afirma que,
independentemente de quem tenha sido o autor do evangelho; ele nado foi
testemunha ocular de Jesus. O pesquisador também é cauteloso ao concluir que é

impossivel saber onde o evangelho foi escrito, uma vez que o idioma empregado (o


http://lattes.cnpq.br/6808655301090296

RJHR XII: 23 (2019) - Daniel Soares Veiga

grego Koiné) era de uso comum em toda extensdo do Império Romano. Quanto a
datacgao, ele recorre aos estudos papiroldgicos feitos no fragmento mais antigo de
um papiro contendo uma passagem do Quarto Evangelho (catalogado como P 52) e
desloca o lapso temporal tradicionalmente aceito que coloca a redacao final do
evangelho entre o final do século I e inicio do II, para uma data bem posterior,
préoxima do ano 200.

Neste sentido, Chevitarese chama a nossa atencdo para o fato de que as
antigas comunidades cristds ndo possuiam um texto evangélico claramente
definido, tal como nds conhecemos hoje; mas apenas ditos e histérias orais sobre
Jesus. O que, alids, faz todo sentido, pois os primeiros nucleos cristdos nao se
enxergavam como membros de uma religiao nova, mas sim como judeus para
guem o “Salvador do Mundo” ja havia chegado. Sendo assim, seus livros eram
aqueles que compunham a tanakh judaica; nao havendo, a priori, necessidade de
outros textos para subsidiar sua crenca. Eis a razdao do autor nao utilizar a
designacao “evangelho de Joao”; preferindo, em vez disto, a perifrase “o evangelho
do discipulo que Jesus amava”.

Apesar de concordar com o posicionamento de Chevitarese quanto a este
aspecto, na minha opinido, o autor deveria ter dedicado algumas linhas para
discorrer sobre a historiografia concernente ao evangelho de Joao, cujas discussdes
sobre a época de redagdo, lugar onde foi escrito e autoria remontam a Papias
(bispo de Hierapolis, séculos I e II), passam por Policrates (bispo de Efeso que
viveu entre os séculos II e III) e Eusébio de Cesareia (séculos III e IV) até alcancar
os exegetas do século XX. Tal informacdo instruiria o leitor de que as controvérsias
sobre o evangelho de Jodo ndao sao recentes e ndo sdo produto de uma
preocupagcao meramente atual.

E de se admirar o vasto leque documental usado pelo autor, que abrange
ndo sé elementos distintos em sua natureza (fontes textuais e material
arqueoldgico), como utiliza uma documentacdo que vai além do periodo de
compilacdo dos evangelhos, ou seja, séculos I e II d.C. (Chevitarese insiste o
tempo todo nos conceitos de sincronia/diacronia) e, mais do que isso, ele
magistralmente faz com que cada componente deste extenso acervo documental
dialogue uns com os outros, possibilitando ao leitor ter uma visdo de amplo
espectro acerca da cultura dos povos que orbitavam ao redor da bacia
mediterranica, incluindo ai cristdos e nao cristdos (judeus e “pagdos”).

Desta forma, operando na logica da sincronia entre o texto evangélico que
trata da cura do paralitico em Betesda (Jo 5: 1-9) e o material arqueoldgico relativo

a existéncia da Piscina de Betesda; Chevitarese frisa que havia um santudrio

141



RJHR XII: 23 (2019) - Daniel Soares Veiga

“pagdo” de curas em Betesda na época em que Jesus atuou, sendo devotado
provavelmente ao deus Asclépio/Serapis, mas que o mesmo ndo possuia, de modo
algum, cinco pérticos até o final do século I d.C. Os remanescentes arquiteténicos
escavados nos mostram que a construcdo de cinco poérticos na area de Betesda so
ira se configurar apdés a Segunda Revolta de Bar-Kokhba (132-135). Esta
revelacdo, trazida a lume pela arqueologia, nos informa que os cristdos do século II
em diante (e ndo o préprio Jesus) estavam envolvidos em disputas acirradas com
as divindades tradicionais de cura com a finalidade de provar que apenas Jesus
tinha o poder real de restabelecer a salde.

Infelizmente, o autor peca ao nao inserir um mapa das escavagoes
arqueoldgicas do sitio; o que auxiliaria bastante o leitor a visualizar o quadro em
sua mente. Outrossim, senti falta na sua pesquisa de uma mengdo (ou se for o
caso, a auséncia dela) aos escritos de Josefo sobre a existéncia e a funcionalidade
da Piscina de Betesda.

Operando desta vez no campo da diacronia, Chevitarese aponta que as
referéncias a histéria da mulher addltera em Jo 8:1-11 sé aparecem pela primeira
vez no século IV nos escritos de Ambrdésio, Jerénimo e Agostinho e, mesmo assim,
apenas na parte ocidental do império, demonstrando ao leitor que o cristianismo
primitivo ndo era monolitico, a comecar pelas suas peculiaridades existentes nas
regides ocidental e oriental do Império Romano.

Outra passagem joanina abordada pelo autor é aquela em que Jesus cura o
cego de nascenca em Jo 9:1-37. Quanto ao uso da saliva como principio ativo de
cura, Chevitarese lida simultaneamente com os aspectos sincrénicos e diacrénicos
que constituem o fulcro do relato. O autor nos revela, por exemplo, que varios
povos na antiguidade atribuiram a saliva poderes magicos de cura de diversas
doencas. Neste toépico, Chevitarese recorre aos documentos latinos
contemporaneos (sincrénicos) a época da atuagdo de Jesus, dentre os quais:
Histéria Natural (Plinio, O Velho), Vida dos Doze Césares (Suetbnio), Histdrias
(Tacito) e Sobre as Faculdades Naturais (Galeno). Diacronicamente, textos
judaicos, como o Talmude, compilados a partir do século II d.C. em diante e que
também abordam as propriedades terapéuticas da saliva sdao empregados para
corroborar a sua observacao.

Neste ponto, Chevitarese estd sugerindo que o redator joanino foi
influenciado por essas praticas magicas corriqueiras do uso da saliva para curar e
ele assim o fez visando a inserir Jesus neste “modismo” de curas magicas através
da saliva. Quanto a esta suposicdo, devo exprimir minha discordancia. Embora

Chevitarese possa estar correto na sua ponderagdao, permito-me usar o seu

142



RJHR XII: 23 (2019) - Daniel Soares Veiga

raciocinio de maneira inversa, isto €, se as curas pelo cuspe eram tdo habituais no
mundo antigo, o Jesus histérico estaria somente seguindo o exemplo desses
inUmeros curandeiros que pululavam no Mediterrdneo. Nao ha razdo, a priori, para
se descartar a possibilidade de que Jesus tenha se valido da saliva e do cuspe para
curar. O que me faz tender a considerar a existéncia de um substrato auténtico de
historicidade do relato de Jo 9 é o vinculo que existe entre a cura do cego e a
Piscina de Siloé, pois ela faz parte do processo final do milagre, quando poderia ter
muito bem ter sido omitida sem que ninguém sentisse a sua falta na narrativa

Portanto, Chevitarese comete um deslize ao se abster de fazer uma analise
sobre a simbologia referente a Piscina de Siloé. No seu estudo, ele sequer inseriu
os dados arqueoldgicos sobre a piscina; algo que ele tratou brilhantemente quando
abordou a tematica sobre a Piscina de Betesda.

Em outro tépico do livro, Chevitarese enfatiza, acertadamente, que um autor
nao produz sua obra numa redoma, mas interage de forma intensa e ininterrupta
com os aspectos culturais existentes antes e durante o seu proéprio tempo historico.
E é neste viés que ele interpreta a passagem da ressurreicdo de Lazaro a partir de
uma leitura semidtica de afrescos de catacumbas cristds em Roma, onde esta
histéria é recontada com matizes diferenciados. Os afrescos reproduzem o milagre
da ressurreicdo de Lazaro acrescentando elementos inexistentes no texto
evangélico, como, por exemplo, as imagens que mostram Jesus segurando uma
varinha e, com ela, tocando a cabeca de Lazaro, trazendo-o de volta a vida. Como
entender este gesto de Jesus segurando uma varinha magica?

E aqui Chevitarese demonstra os elementos de sincronia e diacronia
operando concomitantemente, interpretando a cena a luz das tradicbes e costumes
da cultura romana: da mesma forma que um dono de escravos romano tocaria com
a varinha a cabeca de um de seus escravos, marcando o ato de alforria, também
Jesus tocaria com a varinha a cabeca do cadaver de Lazaro, libertando-o de seus
pecados e, consequentemente, da prépria morte. Embora a explicacdo dada pelo
autor seja instigante, ele deveria (a fim de reforgar sua hipdétese) confrontar este
afresco com imagens de cenas do cotidiano mostrando um proprietario de escravos
romano praticando este gesto simbdlico de libertagdo ou, pelo menos, deveria ter
mencionado algum autor latino que fizesse referéncia a este procedimento no
momento da libertagdo dos escravos. Poderia também ter esclarecido o leitor sobre
se 0s Papiros Magicos Gregos abordam ou ndo o uso de uma vara magica para
curar (como ele fez, alids, ao abordar as curas magicas através da saliva).

Por fim, Chevitarese conclui sua obra tragando duas ponderagdes que eu

considero resumem bem sua pesquisa: 1) a busca semantica que ndo demonstra

143



RJHR XII: 23 (2019) - Daniel Soares Veiga

gualquer interesse com a vida e o contexto historico em gque se insere o autor de
um texto neotestamentdrio € uma busca vazia de sentido e 2) os autores dos
evangelhos, na medida em que se viam livres para criar e recriar historias de
acordo com suas experiéncias cotidianas, ornamentando seus contos com dramas e
apotegmas, nao viam a si mesmos como pessoas presas a amarras que os
compelissem a um sentimento de dever moral em ser o mais fiel possivel na hora
de contar as histérias.

Esta constatacdo € um tremendo golpe na ideia fundamentalista da
“infalibilidade biblica”, tdo compartilhada pelos fanaticos religiosos. Neste aspecto,
merece toda admiracdo a consciéncia e a ética do autor em atribuir a sua pesquisa
a importancia social de expandir a visdo dos seus leitores e, a partir dai, convida-
los a refletir sobre seus preconceitos, tornando-os mais tolerantes e abertos ao

didlogo com os adeptos de outras religides.

144



