
Recebido em: 28/07/2019 

Aceito em: 20/10/2019 

 

RESENHA 

 

CHEVITARESE, André L. Jesus no evangelho do Discípulo que Jesus Amava: A 

experiência cotidiana numa antiquíssima comunidade cristã. SP: Ramalho 

Edições Acadêmicas, 2019. 

 

Doutor Daniel Soares Veiga 

PPGH/UERJ 

http://lattes.cnpq.br/6808655301090296  

 

O título da obra acima, recém-publicada pelo historiador André L. 

Chevitarese, tem como objetivo projetar uma luz sobre as experiências vivenciadas 

por uma comunidade primitiva de cristãos no contexto da bacia mediterrânica entre 

os séculos I a III e como essas experiências contribuirão no engendramento do 

texto que se tornará conhecido como evangelho de João. 

Logo no começa da obra, Chevitarese esclarece que a sua metodologia se 

assentará no uso da hermenêutica neotestamentária, das descobertas 

arqueológicas feitas em Jerusalém e em diversos outros locais da bacia 

mediterrânica e na comparação com demais textos, não apenas bíblicos, mas 

também aqueles produzidos por autores gregos e romanos e inclusive com aqueles 

redigidos pelos eminentes autores patrísticos. 

Segundo Chevitarese, a identificação de João como autor do evangelho 

ocorre a partir das duas últimas décadas do século II. Chevitarese considera João e 

o “Discípulo que Jesus Amava” como duas pessoas distintas e afirma que, 

independentemente de quem tenha sido o autor do evangelho; ele não foi 

testemunha ocular de Jesus. O pesquisador também é cauteloso ao concluir que é 

impossível saber onde o evangelho foi escrito, uma vez que o idioma empregado (o 

http://lattes.cnpq.br/6808655301090296


RJHR XII: 23 (2019) – Daniel Soares Veiga 

141 

 

grego Koiné) era de uso comum em toda extensão do Império Romano. Quanto a 

datação, ele recorre aos estudos papirológicos feitos no fragmento mais antigo de 

um papiro contendo uma passagem do Quarto Evangelho (catalogado como P 52) e 

desloca o lapso temporal tradicionalmente aceito que coloca a redação final do 

evangelho entre o final do século I e início do II, para uma data bem posterior, 

próxima do ano 200.  

Neste sentido, Chevitarese chama a nossa atenção para o fato de que as 

antigas comunidades cristãs não possuíam um texto evangélico claramente 

definido, tal como nós conhecemos hoje; mas apenas ditos e histórias orais sobre 

Jesus. O que, aliás, faz todo sentido, pois os primeiros núcleos cristãos não se 

enxergavam como membros de uma religião nova, mas sim como judeus para 

quem o “Salvador do Mundo” já havia chegado. Sendo assim, seus livros eram 

aqueles que compunham a tanakh judaica; não havendo, a priori, necessidade de 

outros textos para subsidiar sua crença. Eis a razão do autor não utilizar a 

designação “evangelho de João”; preferindo, em vez disto, a perífrase “o evangelho 

do discípulo que Jesus amava”. 

Apesar de concordar com o posicionamento de Chevitarese quanto a este 

aspecto, na minha opinião, o autor deveria ter dedicado algumas linhas para 

discorrer sobre a historiografia concernente ao evangelho de João, cujas discussões 

sobre a época de redação, lugar onde foi escrito e autoria remontam a Papias 

(bispo de Hierápolis, séculos I e II), passam por Polícrates (bispo de Éfeso que 

viveu entre os séculos II e III) e Eusébio de Cesareia (séculos III e IV) até alcançar 

os exegetas do século XX. Tal informação instruiria o leitor de que as controvérsias 

sobre o evangelho de João não são recentes e não são produto de uma 

preocupação meramente atual. 

 É de se admirar o vasto leque documental usado pelo autor, que abrange 

não só elementos distintos em sua natureza (fontes textuais e material 

arqueológico), como utiliza uma documentação que vai além do período de 

compilação dos evangelhos, ou seja, séculos I e II d.C. (Chevitarese insiste o 

tempo todo nos conceitos de sincronia/diacronia) e, mais do que isso, ele 

magistralmente faz com que cada componente deste extenso acervo documental 

dialogue uns com os outros, possibilitando ao leitor ter uma visão de amplo 

espectro acerca da cultura dos povos que orbitavam ao redor da bacia 

mediterrânica, incluindo aí cristãos e não cristãos (judeus e “pagãos”). 

 Desta forma, operando na lógica da sincronia entre o texto evangélico que 

trata da cura do paralítico em Betesda (Jo 5: 1-9) e o material arqueológico relativo 

a existência da Piscina de Betesda; Chevitarese frisa que havia um santuário 



RJHR XII: 23 (2019) – Daniel Soares Veiga 

142 

 

“pagão” de curas em Betesda na época em que Jesus atuou, sendo devotado 

provavelmente ao deus Asclépio/Serápis, mas que o mesmo não possuía, de modo 

algum, cinco pórticos até o final do século I d.C. Os remanescentes arquitetônicos 

escavados nos mostram que a construção de cinco pórticos na área de Betesda só 

irá se configurar após a Segunda Revolta de Bar-Kokhba (132-135).  Esta 

revelação, trazida à lume pela arqueologia, nos informa que os cristãos do século II 

em diante (e não o próprio Jesus) estavam envolvidos em disputas acirradas com 

as divindades tradicionais de cura com a finalidade de provar que apenas Jesus 

tinha o poder real de restabelecer a saúde.  

Infelizmente, o autor peca ao não inserir um mapa das escavações 

arqueológicas do sítio; o que auxiliaria bastante o leitor a visualizar o quadro em 

sua mente. Outrossim, senti falta na sua pesquisa de uma menção (ou se for o 

caso, a ausência dela) aos escritos de Josefo sobre a existência e a funcionalidade 

da Piscina de Betesda. 

 Operando desta vez no campo da diacronia, Chevitarese aponta que as 

referências à história da mulher adúltera em Jo 8:1-11 só aparecem pela primeira 

vez no século IV nos escritos de Ambrósio, Jerônimo e Agostinho e, mesmo assim, 

apenas na parte ocidental do império, demonstrando ao leitor que o cristianismo 

primitivo não era monolítico, a começar pelas suas peculiaridades existentes nas 

regiões ocidental e oriental do Império Romano. 

 Outra passagem joanina abordada pelo autor é aquela em que Jesus cura o 

cego de nascença em Jo 9:1-37. Quanto ao uso da saliva como princípio ativo de 

cura, Chevitarese lida simultaneamente com os aspectos sincrônicos e diacrônicos 

que constituem o fulcro do relato. O autor nos revela, por exemplo, que vários 

povos na antiguidade atribuíram à saliva poderes mágicos de cura de diversas 

doenças. Neste tópico, Chevitarese recorre aos documentos latinos 

contemporâneos (sincrônicos) à época da atuação de Jesus, dentre os quais: 

História Natural (Plínio, O Velho), Vida dos Doze Césares (Suetônio), Histórias 

(Tácito) e Sobre as Faculdades Naturais (Galeno). Diacronicamente, textos 

judaicos, como o Talmude, compilados a partir do século II d.C. em diante e que 

também abordam as propriedades terapêuticas da saliva são empregados para 

corroborar a sua observação.  

Neste ponto, Chevitarese está sugerindo que o redator joanino foi 

influenciado por essas práticas mágicas corriqueiras do uso da saliva para curar e 

ele assim o fez visando a inserir Jesus neste “modismo” de curas mágicas através 

da saliva. Quanto a esta suposição, devo exprimir minha discordância. Embora 

Chevitarese possa estar correto na sua ponderação, permito-me usar o seu 



RJHR XII: 23 (2019) – Daniel Soares Veiga 

143 

 

raciocínio de maneira inversa, isto é, se as curas pelo cuspe eram tão habituais no 

mundo antigo, o Jesus histórico estaria somente seguindo o exemplo desses 

inúmeros curandeiros que pululavam no Mediterrâneo. Não há razão, a priori, para 

se descartar a possibilidade de que Jesus tenha se valido da saliva e do cuspe para 

curar. O que me faz tender a considerar a existência de um substrato autêntico de 

historicidade do relato de Jo 9 é o vínculo que existe entre a cura do cego e a 

Piscina de Siloé, pois ela faz parte do processo final do milagre, quando poderia ter 

muito bem ter sido omitida sem que ninguém sentisse a sua falta na narrativa 

   Portanto, Chevitarese comete um deslize ao se abster de fazer uma análise 

sobre a simbologia referente à Piscina de Siloé. No seu estudo, ele sequer inseriu 

os dados arqueológicos sobre a piscina; algo que ele tratou brilhantemente quando 

abordou a temática sobre a Piscina de Betesda. 

 Em outro tópico do livro, Chevitarese enfatiza, acertadamente, que um autor 

não produz sua obra numa redoma, mas interage de forma intensa e ininterrupta 

com os aspectos culturais existentes antes e durante o seu próprio tempo histórico. 

E é neste viés que ele interpreta a passagem da ressurreição de Lázaro a partir de 

uma leitura semiótica de afrescos de catacumbas cristãs em Roma, onde esta 

história é recontada com matizes diferenciados. Os afrescos reproduzem o milagre 

da ressurreição de Lázaro acrescentando elementos inexistentes no texto 

evangélico, como, por exemplo, as imagens que mostram Jesus segurando uma 

varinha e, com ela, tocando a cabeça de Lázaro, trazendo-o de volta a vida. Como 

entender este gesto de Jesus segurando uma varinha mágica? 

 E aqui Chevitarese demonstra os elementos de sincronia e diacronia 

operando concomitantemente, interpretando a cena à luz das tradições e costumes 

da cultura romana: da mesma forma que um dono de escravos romano tocaria com 

a varinha a cabeça de um de seus escravos, marcando o ato de alforria, também 

Jesus tocaria com a varinha a cabeça do cadáver de Lázaro, libertando-o de seus 

pecados e, consequentemente, da própria morte. Embora a explicação dada pelo 

autor seja instigante, ele deveria (a fim de reforçar sua hipótese) confrontar este 

afresco com imagens de cenas do cotidiano mostrando um proprietário de escravos 

romano praticando este gesto simbólico de libertação ou, pelo menos, deveria ter 

mencionado algum autor latino que fizesse referência a este procedimento no 

momento da libertação dos escravos. Poderia também ter esclarecido o leitor sobre 

se os Papiros Mágicos Gregos abordam ou não o uso de uma vara mágica para 

curar (como ele fez, aliás, ao abordar as curas mágicas através da saliva). 

 Por fim, Chevitarese conclui sua obra traçando duas ponderações que eu 

considero resumem bem sua pesquisa: 1) a busca semântica que não demonstra 



RJHR XII: 23 (2019) – Daniel Soares Veiga 

144 

 

qualquer interesse com a vida e o contexto histórico em que se insere o autor de 

um texto neotestamentário é uma busca vazia de sentido e 2) os autores dos 

evangelhos, na medida em que se viam livres para criar e recriar histórias de 

acordo com suas experiências cotidianas, ornamentando seus contos com dramas e 

apotegmas, não viam a si mesmos como pessoas presas a amarras que os 

compelissem a um sentimento de dever moral em ser o mais fiel possível na hora 

de contar as histórias.  

Esta constatação é um tremendo golpe na ideia fundamentalista da 

“infalibilidade bíblica”, tão compartilhada pelos fanáticos religiosos. Neste aspecto, 

merece toda admiração a consciência e a ética do autor em atribuir à sua pesquisa 

a importância social de expandir a visão dos seus leitores e, a partir daí, convidá-

los a refletir sobre seus preconceitos, tornando-os mais tolerantes e abertos ao 

diálogo com os adeptos de outras religiões. 


