
 

Recebido em: 15/12/2020 

Aceito em: 05/01/2021 

 

RELIGIOSIDADE POPULAR E O JESUS HISTÓRICO. 

 

POPULAR RELIGIOSITY AND THE HISTORICAL JESUS. 

 

Doutorando Hamilton Moraes Theodoro dos Santos1 

PPGHC- UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/5436786988309309         
 

Resumo: O artigo tem o objetivo de analisar a religiosidade popular em volta do 

Jesus histórico na Palestina do primeiro século. Acreditamos que o estudo desse 

modelo de manifestação religiosa pode proporcionar informações a respeito da 

sociedade estudada e principalmente das relações sociais em seu interior. 

Possuímos o intuito de compreender a trajetória do Jesus histórico e seus 

respectivos desdobramentos sociais, religiosos e políticos. Pretendemos entender a 

religiosidade popular enquanto manifestação cultural e de contestação social de 

indivíduos explorados e marginalizados contra as relações de dominação na 

Palestina romana. Relações legitimadas pela religiosidade institucional. Para 

alcançarmos esses objetivos precisaremos compreender os contextos político, social 

e econômico da Palestina e das províncias romanas do primeiro século. A análise do 

relacionamento dos grupos religiosos dominantes judaicos com autoridades políticas 

romanas será relevante. 

 

Palavras-chaves: Jesus histórico; epistemologia; sistema de dominação; 

religiosidade popular; contestação social 

             

 
1 Doutorando em História Comparada pela UFRJ. Mestre em História pela UNIVERSO. A tese 

Anarquistas e marxistas em perspectiva comparada na Primeira República está em desenvolvimento sob 

orientação de Profa. Dra. Déborah El Jaick Andrade. O presente trabalho foi realizado com apoio da 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de 

Financiamento 001.  

 

http://lattes.cnpq.br/5436786988309309


RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

18 
 

Abstract: The article has the purpose of analyzing the popular religiosity about the 

return of the Historical Jesus of the Palestine on the first century. We believe that 

the study of this model of religious manifestation may provide information around 

the studied society and mainly on the social relations on it’s interiors. We have the 

intent of understanding the trajectory of the Historical Jesus as well it’s respective 

social, religious and political developments. We plan to understand the popular 

religiosity as a cultural manifestation and social contestation of exploited and 

marginalized individuals against the domination relations in the Roman Palestine. 

Relations legitimated by the institutional religiosity. To achieve these goals we need 

to understand the political, social and economical context of the Palestine and the 

Roman provinces of the first century. The analysis of the relationship of the 

dominating Judaic religious groups with roman political authorities will be relevant. 

 

Keywords: Historical Jesus; epistemology; domination system; popular religiosity; 

social contestation 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

19 
 

Introdução 

O presente artigo tem o objetivo de realizar uma análise da religiosidade 

popular em torno de Jesus histórico, compreendendo-a como um desdobramento 

social do sistema de dominação romano na Palestina. Realizaremos uma análise 

histórica da religiosidade popular em volta de Jesus e seus enfrentamentos contra 

as autoridades romanas e elites religiosas judaicas. Acreditamos que essas 

manifestações de religiosidade popular, com caráter contestatório, eram 

influenciadas por indivíduos capazes de satisfazer os anseios da massa 

empobrecida. Não era incomum pregadores populares, vagando por deserto e 

cidades, realizando pregações religiosas à massa camponesa explorada e oprimida. 

Compreendemos tais lideranças como profetas de movimentos religiosos populares.  

Nossa hipótese é que as populações empobrecidas, de regiões distantes 

dos centros urbanos, esquecidas pelo clero institucionalizado, comprometido com 

as respectivas grupos dominantes, tendem a desenvolver uma interpretação 

própria da religião, imbuída de fortes características de contestação social e 

oposição ao status quo. O clero judaico ignorava essas populações rurais 

exploradas e desprovidas de perspectivas sociais. Esses grupos eclesiásticos 

dominantes, legitimavam a exploração dos camponeses, administrava a região de 

acordo com os interesses imperialistas romanos e consequentemente contribuíam 

significativamente para a manutenção da exploração e desigualdades sociais. 

Acreditamos que o estudo da religiosidade popular em volta do Jesus histórico, nos 

permite compreender o comportamento social de seres humanos que abraçam a 

religiosidade popular enquanto possibilidade real de melhorias sociais e espirituais.  

Para comprovarmos nossa hipótese utilizaremos algumas ferramentas 

teóricas. O legado da Escola dos Annales nos permite problematizar o nosso objeto 

de estudo. Com a Escola dos Annales foi criada a História-problema. Marc Bloch e 

Lucien Febvre, fundadores da Escola dos Annales em 1929 na França, afirmaram 

que sem problema não existe História.2 O problema de nossa pesquisa é 

justamente a religiosidade popular enquanto materialização do desequilíbrio social e 

ferramenta de luta e resistência contra o status quo.  

 Pretendemos analisar o papel da religiosidade popular através da perspectiva 

de classe social elaborada pelo historiador marxista inglês E. P. Thompson. 

Utilizaremos alguns conceitos desenvolvidos por Thompson para melhor 

compreensão da religiosidade popular enquanto forma de resistência de segmentos 

oprimidos. Entendemos que o autor inglês não criou conceitos com objetivo de 

 
2 BURKE, Peter. A revolução francesa da historiografia: A Escola dos Annales (1929-1989). São 

Paulo: Ed. Unesp, 1991. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

20 
 

analisar religiosidade popular. Seu intuito é entender a formação e atuação do 

proletariado inglês. Iremos ressignificar alguns desses conceitos para 

compreendermos a religiosidade popular em volta do Jesus histórico. O conceito de 

experiência elaborado por Thompson entende a experiência humana como 

resultado de uma relação entre dois outros conceitos: o ser social e a consciência 

social. A experiência de classe ou de grupo é um produto das relações de produção 

que um segmento específico da sociedade é submetido. 

A consciência de classe social é o fruto de como essas experiências são 

processadas pelas pessoas em seus respectivos contextos culturais, tradições, 

condições materiais, ideias, instituições etc. As formas culturais de luta mudam 

através do tempo, mas elas sempre existem.  

Os homens e mulheres também retornam como sujeitos, dentro 
deste termo – não como sujeitos anônimos, “indivíduos livres”, mas 
como pessoas que experimentam suas situações e relações 
produtivas determinadas como necessidades e interesses e como 
antagonismo, e em seguida ‘tratam’ essa experiência em sua 

Consciência e sua cultura (as duas expressões excluídas pela prática 
teórica) das mais complexas maneiras (sim, “relativamente 
autônomas”) e em seguida (muitas vezes, nem sempre, através das 
estruturas das classes resultantes) agem, por sua vez, sobre sua 

situação determinada (Thompson, 1981: 182). 

 

A consciência de classe faz parte da experiência. Para Thompson a 

experiência relaciona a cultura e a também a não cultura, na qual metade está 

dentro do ser social e a outra metade dentro da consciência social. Ele analisa a 

classe social através de uma relação de experiência e consciência social acrescida 

da cultura em plena circulação dentro do processo histórico e das ações das 

pessoas. Para Thompson a classe social não é uma consequência mecânica do 

desenvolvimento das forças produtivas e sim um resultado da experiência de 

pessoas comuns, reais em enfrentamento ao grupo de pessoas com interesses 

opostos, de acordo com seus interesses e necessidades.  

No livro A formação da classe operária inglesa 1: a árvore da liberdade 

Thompson definiu classe social como fruto de uma relação história composta por 

pessoas reais em um contexto histórico específico. Essas pessoas possuem 

experiências comuns, sejam elas herdadas ou compartilhadas, e articulam uma 

identidade de interesses entre si e de enfrentamento a outros seres humanos que 

possuam interesses antagônicos a eles. No entanto, para Thompson essa definição 

está apenas próxima da realidade histórica, pois a classe social somente pode ser 

analisada corretamente através da observação da regularidade do comportamento 

das relações humanas no processo histórico-social no decorrer do período 

analisado.  



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

21 
 

O filósofo francês Foucault acusa o fato de que alguns saberes humanos são 

propositalmente e sistematicamente ignorados e apagados. A religiosidade popular 

é perseguida e eliminada ao entrar em confronto com os interesses políticos e 

econômicos legitimados pelos sacerdotes do clero institucionalizado. No presente 

artigo será fundamental desconstruirmos o “apagamento” sofrido pela religiosidade 

popular em volta do Jesus histórico e de seus primeiros seguidores. Tal fato é 

comprovado pela constatação de que a mensagem religiosa do Jesus histórico e de 

seus primeiros seguidores é desconhecida. Apagada pelo clero institucionalizado 

Foucault, no livro Em defesa da sociedade, acusa a desqualificação de 

conhecimentos indesejáveis por parte do discurso científico hegemônico. O autor 

realiza uma análise do poder sob o ponto de vista genealógico. Percebemos uma 

relevante análise a respeito da produção do conhecimento e dos saberes. Realiza 

uma reflexão acerca da crítica, nos diz que ela possui um aspecto local definido 

como uma produção teórica que não precisa se legitimar em um sistema comum 

para estabelecer sua validade. Consequentemente essa crítica irá acarretar o que 

Foucault chama de insurreição dos saberes dominados ou sujeitados. Seria o 

surgimento de saberes capazes de colocar em xeque a legitimidade do status quo, 

de abalar a "ordem" preestabelecida por saberes acadêmicos, institucionalizados, 

instaurados pelo discurso científico comprometido com a manutenção do 

establishment. E assim proteger as relações de dominação e salvaguardar os 

múltiplos e variados privilégios dos setores dominantes.  

Segundo Foucault, os saberes sujeitados ou dominados podem ser 

classificados em dois grupos: (a) saberes de conteúdo histórico que foram 

desaparecidos, enterrados e trazidos à tona com a crítica; (b) saberes populares, 

considerados desqualificados. O autor afirma que os dois tipos de saberes, erudito e 

desqualificado, estão voltados para a resistência dos oprimidos, tratam do saber 

histórico de lutas já que as memórias sobre os combates abarcavam esses dois 

tipos de saberes dominados. Segundo o filósofo francês, os saberes sujeitados são: 

E por “saber sujeitado”, entendo duas coisas. De uma parte quero 

designar, em suma, conteúdos históricos que foram sepultados, 
mascarados em coerências funcionais ou sistematizações formais. 
(...) Portanto os “saberes sujeitados” são blocos de saberes históricos 
que estavam presentes e disfarçados no interior dos conjuntos 
funcionais e sistemáticos e que a crítica pôde fazer reaparecer pelos 
meios, é claro, da erudição. Em segundo lugar, por “saberes 
sujeitados”, acho que se deve entender outra coisa, e, em certo 

sentido, uma coisa totalmente diferente. Por “saberes sujeitados”, eu 
entendo igualmente toda uma série de saberes que estavam 
desqualificados como saberes não conceituais, como saberes 
insuficientemente elaborados: saberes ingênuos, saberes 
hierarquicamente inferiores, saberes abaixo do nível do conhecimento 
ou da cientificidade requeridos (Foucault, 1999: 11-12). 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

22 
 

Consideramos o conceito de epistemicídio de Boaventura Santos uma 

complementação dos conceitos de Foucault utilizados no artigo. Essa 

complementação nos permite compreender o constante apagamento sofrido pela 

religiosidade popular. Na obra Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação 

social, Boaventura de Souza Santos criou o conceito de “epistemicídio” para 

demonstrar a monocultura de uma única ferramenta teórica de conhecimento, em 

detrimento do apagamento de outras formas de conhecimento. Entendemos que 

Boaventura está se referindo ao apagamento de culturas colonizadas pelos 

exploradores europeus no processo de colonização da América. O saber científico é 

resultante da imposição da matriz do pensamento colonial europeu a diversos 

povos de países colonizados, monopoliza a verdade e consequentemente provoca o 

desaparecimento, a destruição de outros mecanismos de conhecimentos. No 

entanto, o utilizaremos para compreender melhor a religiosidade popular em volta 

do Jesus histórico. 

(...) a ideia de que o único saber rigoroso é o saber científico; 
portanto, outros conhecimentos não tem a validade nem o rigor do 
conhecimento científico. Essa monocultura reduz de imediato, contrai 
o presente, porque elimina muita realidade que fica fora das 

concepções científicas d sociedade, porque há práticas sociais que 
estão baseadas em conhecimentos populares, conhecimentos 
indígenas, conhecimentos camponeses, conhecimentos urbanos, mas 

não são avaliados como importantes ou rigorosos. E como tal, todas 
as práticas sociais que se organizam segundo esse tipo de 
conhecimento não são críveis, não existem, não são visíveis. Essa 
monocultura do rigor, baseia-se, desde a expansão europeia, em uma 
realidade: a da ciência ocidental. Ao constituir-se como monocultura 
(como a soja), destrói outros conhecimentos, produz o que chamo 

“epistemicídio”: a morte de conhecimentos alternativos (Santos, 
2007: 29).  

 

O historiador Carlo Ginzburg, ao desenvolver seus postulados sobre a micro-

história, nos proporcionou ferramentas teóricas relevantes que nos ajudam a 

compreender a religiosidade popular. O objetivo de Ginzburg é interpretar ideias 

sociais e religiosas que cresceram e foram ressignificadas pelo campesinato italiano 

dos séculos XV e XVI. Foram desenvolvidas em micro-cosmos sociais, 

diferenciando-se das ideias propagadas pelas classes dominantes do referido 

período através da atuação da Igreja Católica Apostólica Romana. Carlo Ginzburg 

que nos permite traçar limites entre as ideias das classes dominantes e as ideias 

dos setores explorados pelas mesmas.  

Insistindo nos elementos comuns, homogêneos, da 
mentalidade de um certo período, somos inevitavelmente 
induzidos a negligenciar as divergências e os contrastes entre 
as mentalidades de várias classes, dos vários grupos sociais, 

mergulhando tudo numa “mentalidade coletiva” indiferenciada 
e interclassista. Desse modo, a homogeneidade – de resto 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

23 
 

sempre parcial – da cultura de uma determinada sociedade é 
vista como ponto de partida e não como ponto de chegada de 
um processo intimamente coercitivo e, enquanto tal, violento 
(...). (Ginzburg, 2010: 16) 

 

 Ao analisar a atividade religiosa, o sociólogo francês Pierre Bourdieu nos 

oferece alguns pressupostos que nos permitem analisar o funcionamento da 

atividade religiosa. Propõe três aspectos para o estudo sobre a religiosidade: o 

trabalho religioso, campo religioso e a relação entre especialistas e consumidores 

de bens religiosos. No terceiro pressuposto, distinguiu os agentes religiosos em três 

categorias: sacerdotes, profetas e magos.  

 Para o nosso artigo interessa as duas primeiras. Os sacerdotes são os 

agentes da religião estabelecida. Ele reproduz um sistema de crenças e ritos 

sagrados, penetrando-os na rotina cotidiana da sociedade com o intuito de 

incorporar essa religião na sociedade, tornando-a normal, sagrada e inquestionável. 

Atua nas igrejas institucionalizadas que o contratam como funcionário e delas 

recebe o carisma intrínseco à sua função religiosa. Essas instituições religiosas 

buscam conquistar o maior número de seguidores, independente de classes sociais, 

com o intuito de torná-los consumidores dos seus bens religiosos. Legitimam 

religiosamente o modelo de organização social, suas injustiças e os privilégios dos 

grupos dominantes. Tudo o que o que está fora da ordem estabelecida por esses 

grupos, sendo ela imposta natural ou divina, é rechaçado e condenado como 

pecado ou malefício. 

 O profeta é o agente religioso que em situações inóspitas de crise, de 

intensa exploração econômica e inserido em grupos marginais, produz um discurso 

e prática através de uma nova concepção da religiosidade. Ela é ressignificada 

conforme as demandas do respectivo grupo social. A legitimidade dessa 

ressignificação não é fornecida por uma instituição religiosa, como no caso do 

sacerdote, e sim pelo carisma que seus seguidores lhes atribuí. O carisma pessoal 

proporciona ao profeta legitimidade para contestar a institucionalidade religiosa, a 

ordem social vigente e também construir uma nova ordem simbólica que se 

transforma em uma seita rebelde. Os profetas e seus seguidores são combatidos 

pelos sacerdotes e até mesmo eliminados fisicamente pelos grupos dominantes. 

Com a eliminação do profeta, seus seguidores mais próximos tendem a se apropriar 

do seu carisma, de sua ordem simbólica e conquistar novos seguidores. Caso os 

novos profetas e seus asseclas não sejam eliminados, a longo prazo serão 

institucionalizados e o papel do profeta será substituído pelo do sacerdote. 

Produto da institucionalização e da burocratização da seita profética 
(...), a Igreja apresenta inúmeras características de uma burocracia 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

24 
 

(...) opõe-se objetivamente à seita assim como a organização 
ordinária (...) opõe-se à ação extraordinária de contestação da 
ordem ordinária (Bourdieu, 2011: 59-60). 

 

Historicizar Jesus histórico não é uma tarefa fácil. Primeiramente existe a 

questão temporal. Quanto mais próximo cronologicamente o objeto de estudo está 

da atualidade, aumentam as probabilidades de acesso às fontes primárias e maior 

volume de obras de apoio. A hercúlea tarefa de interpretar historicamente o papel 

religioso e social protagonizado por um camponês pobre da Palestina esbarra em 

uma série de limitações documentais, bibliográficas, linguísticas e temporais. Existe 

um apagamento da mensagem religiosa do profeta e de seus seguidores enquanto 

ferramentas de enfrentamento ao poder institucional. As poucas fontes de estudo 

sobre o Jesus histórico, ainda encontram imensas barreiras linguísticas, pois são 

poucos historiadores que possuem uma efetiva intimidade com o aramaico e o 

grego. Acreditamos que outro problema sejam as cópias dos poucos documentos a 

respeito do tema, preservadas nos dias atuais. Comprovadamente muitas dessas 

cópias foram manipuladas através dos séculos de acordo com os interesses 

religiosos, políticos e econômicos dos grupos que os copiaram.3 

O teólogo John Dominic Crossan nos aponta alguns perigos a respeito do 

tratamento dado pela histografia ao Jesus histórico e nos apresenta um método de 

pesquisa a respeito do nosso objeto de estudo. Muitos historiadores não 

consideram Jesus um personagem histórico, devido aos referidos problemas de 

metodologia de investigação histórica. Muitas correntes teológicas também rejeitam 

pesquisas históricas que tentam reconstituir a trajetória de Jesus independente do 

monopólio da narrativa clerical. No entanto, nos dias atuais existe um número cada 

vez maior de pesquisas históricas que se propõem alcançar o papel de Jesus na 

História. Porém, os resultados desses estudos são divergentes. Em 1978 apareceu 

o Jesus místico, um mago, nas pesquisas de Morton Smith. O Jesus revolucionário 

político surgiu nas pesquisas de S.G. F. Brandon em 1967. No ano de 1985, Harvey 

Falk nos mostrou a face de um Jesus essênio. Bruce Chilton apresentou Jesus como 

um rabino da Galileia em 1984. (Crossan, 1994: 26-27) 

Crossan considera alguns desses trabalhos como conjuntos de hipóteses 

outorgados pelo respectivo autor aos estudiosos do assunto. A hipótese não é 

comprovada e sim imposta. Essas interpretações a cerca de Jesus, disputam espaço 

na historiografia e na academia, através de diversas imagens, muitas delas 

divergentes umas das outras. Crossan também acusa o problema de intenso 

 
3 Ver EHRMAN, Bart. D. O que Jesus disse? O que Jesus não disse? Rio de Janeiro: Editora Agir, 

2015. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

25 
 

subjetivismo em muitas pesquisas sobre o Jesus histórico. Dominic Crossan 

demonstrou sua metodologia para tentar reconstruir a trajetória histórica de Jesus. 

A metodologia que adotei para a pesquisa do Jesus histórico está 
baseada em um triplo processo triádico: a campanha, a estratégia e 
as táticas, por assim dizer. A primeira tríade diz respeito à interação 
entre um nível macro-cósmico, onde fiz uso da antropologia social 
intercultural e transtemporal, um nível mesocósmico, onde recorri a 
história helenística ou greco-romana, e um nível microcósmico, 
representado pela literatura composta por sentenças e episódios 

específicos, histórias, anedotas, confissões e interpretações a 
respeito de Jesus. Os recursos oferecidos por estes três níveis – o 
antropológico, histórico e o literário – devem ser explorados por 

completo e com a mesma intensidade para se chegar a uma síntese 
eficaz. (Crossan, 1994: 28) 

 

 O estudo histórico sobre Jesus não pode ignorar o contexto religioso judaico 

do primeiro século. Pois não podemos pensar em um confronto entre a igreja cristã 

e o clero judaico na primeira metade do primeiro século. Não existia essa separação 

delimitada conforme constatamos nos dias atuais. Não existia igreja cristã 

institucionalizada. Os cristianismos primitivos eram seitas dentro da pluralidade 

religiosa judaica. A questão era intrajudaica. Pois não havia um judaísmo e sim 

vários judaísmos. Os judeus não eram um corpo religioso homogêneo e até hoje 

não são. Os vários grupos judeus possuíam sua própria versão e interpretação de 

seus livros sagrados.  

Décadas após a condenação à morte de Jesus, as primeiras comunidades 

cristãs estavam ansiosas para conhecer mais sobre a vida e os ensinamentos de 

Jesus. Para suprir essa demanda, inúmeros evangelhos foram redigidos com o 

intuito de registrar as tradições sobre a vida de Jesus. A composição dos 

evangelhos não foi um processo rápido e que apresentou textos prontos de uma 

hora para a outra. Foram processos complexos que se desenvolveram 

gradativamente em condições sociais e religiosas específicas.  

Em nosso artigo usaremos o evangelho de Marcos como evangelho base 

para reconstruirmos alguns passos do Jesus histórico. Os autores de Lucas e 

Mateus utilizaram o evangelho de Marcos e outras fontes para a composição de 

seus evangelhos. Estes foram produzidos por volta de 80 a 85 d.C. Já o evangelho 

de João, também é conhecido como o evangelho dissidente por não ser baseado em 

nenhum dos citados evangélicos canônicos, foi redigido por volta de 90 a 95 d.C. 

Os evangelhos canônicos foram escritos em grego baseados em tradições orais 

aramaicas e gregas. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

26 
 

Já o evangelho apócrifo de Tomé4 é composto por supostos 114 ditos de 

Jesus. Sua redação final está datada entre 110-120d.C. Não é uma narrativa sobre 

a vida de Jesus como nos evangélicos canônicos e sim sentenças e aforismos 

atribuídos a Jesus. Possivelmente a metade dos ditos desse evangelho foi apoiada 

nos evangelhos de Mateus, Marcos e Lucas. A outra metade foi baseada em fontes 

independentes. O evangelho apócrifo de Pedro foi redescoberto em 1886 no Egito. 

É a narrativa do julgamento, morte e ressurreição de Jesus. São fragmentos. Partes 

desse evangelho também se assemelham aos relatos contidos em Marcos, Lucas e 

Mateus. Uma parte também pode ter sido composta por fontes independentes. O 

evangelho apócrifo de Ergeton foi descoberto em 1934 no Egito. É composto por 

quatro fragmentos que narram a vida de Jesus. 

Anteriores a esses evangelhos sobre a vida de Jesus, existiram fontes 

escritas que não sobreviveram. Essas fontes escritas desconhecidas foram 

baseadas em narrativas orais que existiram e circularam pela Palestina logo após a 

morte de Jesus. A chamada Fonte Q5 pode ter sido um evangelho desconhecido que 

não sobreviveu. Provavelmente um conjunto de ditos de Jesus. Sua possível 

datação pode ser de 50 d.C. (Ehrman: 2014, 80-81). 

Os livros que compuseram o Novo Testamento foram redigidos até o século 

II. Os mais antigos são as epístolas atribuídas a Paulo, datadas em 49d.C. No 

entanto, tais livros não haviam sido organizados e agrupados em um cânone 

imposto pelas autoridades eclesiásticas cristãs que venceram os conflitos contra os 

demais grupos cristãos primitivos. Inicialmente o cristianismo primitivo possuía 

uma ampla diversidade, com diversas crenças teológicas.  

Aconteceram graves conflitos literários entre as diversas lideranças cristãs 

durante os séculos II e III. Era uma luta na qual o grupo vencedor imporia sua 

visão teológica aos derrotados. Os principais grupos cristãos primitivos eram os 

marcionitas antijudaicos, embionitas judaico-cristãos, diversos grupos considerados 

gnósticos e os “proto-ortodoxos”. Este último grupo defendia a forma de 

cristianismo que foi vitoriosa sobre os demais cristãos primitivos. Apoiava as ideias 

 
4 O evangelho de Tomé foi redescoberto acidentalmente por lavradores no ano de 1945 em Nag 

Hammadi, no Egito. Estava em potes de barro com manuscritos em caracteres coptas. Continham papiros 

encadernados em couro. Em 1956 peritos constataram o reaparecimento do evangelho de Tomé entre os 

manuscritos descobertos em Nag Hammadi. 
5 Existem estudos que afirmam que um dos documentos primitivos mais antigos, intitulado pelos 

pesquisadores como Q, provavelmente foi um registro escrito dos ditos de Jesus. Ele pode ter sido 

utilizado na composição dos evangelhos de Lucas e Mateus. Este documento não existe, embora existam 

indícios de que se trata de um documento real. 
 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

27 
 

cristãs e práticas que vigoraram no cristianismo a partir do século III. Este grupo 

pode ser considerado como os ancestrais da ortodoxia cristã.6  

Foram 27 livros, escritos anonimamente, que compuseram o Novo 

Testamento. Algum tempo depois é que passaram a ser chamados pelos nomes que 

conhecemos atualmente. A autoria deles é uma incógnita. Assim foi criado um 

cânone dos livros supostamente inspirados por Deus e que compuseram a Bíblia. 

Além dos quatro evangelhos canônicos, Mateus, Marcos Lucas e João, foram 

selecionados outros livros para compor o cânone. Muitos outros evangelhos foram 

escritos e não foram selecionados para compor o “cânone sagrado”, como visto nas 

linhas acima. Porém, muitos desses livros excluídos foram utilizados e referenciados 

como livros sagrados pelas comunidades cristãs primitivas derrotadas. A gênese do 

cristianismo moderno e institucional foi moldada com base na supressão e 

silenciamento das vozes derrotadas de diversos grupos cristãos primitivos 

discordantes. 

A escolha do evangelho de Marcos como base literária para o nosso estudo 

sobre a religiosidade popular em torno de Jesus, se deu por causa da questão 

cronológica. Pois estamos nos reportando ao evangelho canônico mais antigo, 

redigido quarenta anos após a condenação à morte de Jesus pelas autoridades 

romanas. Esse evangelho nos proporciona informações relevantes de sobre a vida 

de Cristo e como sua mensagem foi interpretada pelos primeiros grupos de seus 

seguidores. Redigido por volta do ano 70 d.C., é uma narrativa sobre seus dizeres, 

ações e condenação à morte por crucificação. Na prática é o registro documental da 

memória religiosa da época em que foi escrito pela comunidade cristã de Marcos.7 

A análise de partes do evangelho de Marcos nos permite entender como 

parte de seus seguidores se relacionava, interpretava e praticava sua religiosidade. 

Nesses primeiros anos, o cristianismo era uma seita de profetas judeus dissidentes 

e as comunidades cristãs eram perseguidas pelos sacerdotes oficiais da religião 

judaica na Palestina. No decorrer dos anos, versões do cristianismo primitivo de 

propagaram e se difundiram em regiões do Império Romano e consequentemente 

passaram a ser combatidas pelas autoridades imperiais. Roma dominava e 

explorava uma província de população camponesa miserável, onde 

consequentemente a religiosidade popular, livre das amarras de dominação 

religiosa sacerdotal, tinha grande força.  

 
6 EHRMAN, Bart. D. Evangelhos perdidos. Rio de Janeiro: Record, 2008. 

7 Alguns estudiosos afirmam que a Fonte Q seria um possível documento, uma fonte hipotética que teria 

circulado entre comunidades cristãs primitivas na segunda metade do século XIX. Ela teria sido utilizada 

na redação dos evangelhos de Matheus e Lucas. Pois as semelhanças de certas passagens, em ambos os 

evangelhos, são notórias e não são encontradas no evangelho de Marcos. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

28 
 

Não eram incomuns profetas que vagavam pelo deserto realizando 

pregações religiosas apocalíticas. Jesus e João Batista não eram os únicos. 

Inúmeros profetas religiosos atuaram na região da Palestina no período analisado. 

Realizavam suas próprias interpretações do judaísmo e tinham grande número de 

seguidores. Tal fato causava preocupação aos sacerdotes judeus, entre eles 

fariseus e saduceus. As posturas de legitimação dos sacerdotes judeus aos 

mecanismos de exploração romana afastavam cada vez mais o povo simples do 

campo da religiosidade tradicional e os aproximava dos pregadores populares. 

Sacerdotes exibiam os privilégios de sua posição dentro do sistema de exploração 

romana. Essas elites sacerdotais judaicas eram peças fundamentais para o 

funcionamento do sistema de dominação romano na Palestina. Exerciam seu poder 

religioso e estavam aliados a Roma. 

Para compreendermos a religiosidade popular em volta de Jesus, temos que 

entender quais eram o microcosmo e o macrocosmo nos quais Jesus estava 

inserido. O contexto político e econômico imperial romano influenciava 

indiretamente o contexto social da Palestina no qual Jesus atuava. O entendimento 

do contexto social de atuação de Jesus, está atrelado à importância da famosa 

cidade de Jerusalém para os judeus do primeiro século. A referida cidade é 

fundamental para a análise do movimento religioso em torno de Jesus. O livro “A 

última semana: um relato detalhado dos dias finais de Jesus” de autoria de Dominic 

Crossan nos proporciona um estudo profundo sobre a relevância de Jerusalém para 

os camponeses judeus, clero judaico e autoridades romanas. A cidade era 

considerada sagrada, o coração cultural, político e religioso dos judeus. O famoso 

rei Davi escolheu como capital do reino de Israel unificado, durante seu governo 

(1003 a.C. a 970 a.C.).8 Salomão foi seu filho e sucessor. Construiu o mítico templo 

em 900 a.C. O Templo de Salomão se tornou o centro espiritual, religioso do 

mundo judeu. Na cultura judaica o templo mediava o relacionamento dos homens 

com Deus. Através dele acontecia o perdão divino. O domínio político e religioso 

que os sacerdotes exerciam sobra a população camponesa da Palestina se dava 

através do templo sagrado. Estar no famoso templo, era estar na presença de 

Deus. Fora do templo, não era possível estar em comunhão com o Todo-poderoso. 

Era o único lugar onde o sacrifício religioso podia ser feito e o perdão só era 

alcançado mediante o sacrifício. Assim o Templo de Salomão mediava o acesso a 

Deus, ao perdão divino e à purificação. Era um centro de devoção e de 

peregrinação. 

 
8 Datação provável, feita pelo importante arqueólogo norte americano Edwin Thiele. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

29 
 

No entanto, Jerusalém ganhou gradativamente uma conotação negativa para 

parte da sociedade palestina, pois se tornou o centro de um sistema de dominação 

política, religiosa e econômica. Seriam três as características principais do sistema 

de dominação na Palestina do primeiro século, uma sociedade agrária pré-

industrializada inserida dentro do império romano que promovia as relações do 

modo de produção escravista: 

- Opressão política. A cidade na antiguidade era governada por poucos, 

elites políticas poderosas e ricas. Possuídoras de terras que exploravam e oprimiam 

o trabalhador camponês. 

-Exploração econômica. Grande parte da riqueza de uma cidade na 

antiguidade vinha da produção agrícola. Dependendo do contexto econômico 

específico, de dois terços a metade da produção iam para os cofres dos ricos e 

poderosos. A má distribuição da riqueza acontecia por causa do sistema político, 

das leis que regiam a propriedade das terras, impostos, mão de obra escrava etc. 

Tal riqueza ia parar nos bolsos das elites locais. 

-Legitimação religiosa. Nas sociedades antigas, tais sistemas eram 

legitimados, justificados e sustentados através da religião. As elites, ou seus 

representantes, governavam por direito divino. Eram representantes de Deus em 

nosso mundo. A ordem social refletia a vontade de Deus. Porém, em algumas 

situações, a religião virou inspiração para protestos populares contra a injustiça e a 

exploração.9 

Em 63 a.C. o general romano Pompeu conquistou Jerusalém. A Palestina 

tornou-se domínio romano. A República Romana era na prática um gigantesco 

império, com territórios conquistados na África, Ásia e Europa. Durante o período 

republicano os domínios territoriais romanos cresceram consideravelmente. Os 

generais romanos passaram a gozar de grande prestígio e se tornaram figuras 

importantes na política romana. Passaram a se enfrentar militarmente em busca d 

e poder político sobre Roma. A ponto de eclodirem guerras civis romanas.  

Em 31 a.C. o general Octávio derrotou o general Marco Antônio no Cabo do 

Accio, findando as longas guerras civis pelo poder de Roma. Em 27a.C. Octávio 

transformou Roma em um gigantesco império, concentrou o poder político em suas 

mãos e diminuiu a importância do Senado como acontecia no período republicano. 

Com o fim das guerras civis trouxe uma suposta paz aos romanos e estabilidade 

política para o império. Aperfeiçoou a administração pública. Passou a ser chamado 

de Augusto e se tornou o Salvador, Libertador e Redentor de Roma. Era chamado 

 
9 CROSSAN, John Dominic & BORG, Marcus J. A última semana: um relato detalhado dos dias 

finais de Jesus. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2007. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

30 
 

de Divino, Filho de Deus, Deus e Deus de Deus. Criou uma ideologia que foi 

imposta a todos os domínios territoriais imperiais, legitimou o alcance da 

administração pública por todo império, e foi transformada como uma espécie de 

teologia imperial romana. 10  

Durante o Império, a autoridade imperial romana passa a ser absoluta e 

teocrática. A prática administrativa romana nas regiões conquistadas era utilizar 

politicamente as elites locais. Estas eram colaboradoras dos romanos em troca de 

privilégios e poder político. A riqueza dessas elites era o critério utilizado por Roma 

para escolher seus colaboradores locais. As autoridades locais tinham liberdade 

para governar desde que fossem leais aos interesses romanos, mantivessem a 

ordem e principalmente coletassem e pagassem à Roma o tributo anual exigido 

pelo Império. 

No entanto, algumas décadas após os romanos terem consolidado o domínio 

da Palestina, famílias aristocráticas judaicas passaram a se enfrentar em busca do 

poder político concedido por Roma. Para acabar com a confusão, os romanos 

colocaram Herodes para governar a Palestina. Era idumeu,11 recém-convertido ao 

judaísmo. Eliminou as elites judaicas, substituindo-as por novos grupos sociais 

privilegiados. Esses novos grupos políticos, colocados em uma posição de poder e 

riqueza na sociedade judaica, deviam sua ascensão social a Herodes. Tomou as 

terras e riquezas das elites eliminadas e limitou o poder do sumo-sacerdote. Ficou 

conhecido como Herodes, o Grande.  

Com a morte de Herodes, a região foi dividida em três unidades 

administrativas entregues por Roma aos filhos de Herodes. A região de Jerusalém 

passou a ser administrada por Arquelau, filho de Herodes. Porém no ano 6 d.C., os 

romanos destituíram Arquelau do poder e a administração romana passou a utilizar 

o templo sagrado de Salomão e do clero judaico para a administração romana na 

região. Na Palestina os romanos passaram a governar através do sumo-sacerdote e 

de uma elite sacerdotal centrada no Templo de Jerusalém. Boa parte da população 

explorada e empobrecida não aceitava a corrupção do templo. Entendiam o clero 

local como seus algozes que executavam um sistema de dominação promovido 

pelos romanos na região.  

Foi nesse contexto político, econômico e social que surgiu Jesus. Os 

evangelhos canônicos afirmam que ele nasceu durante o governo de Herodes que 

governou até 4 a.C. Provavelmente seu nascimento pode ter acontecido por volta 

 
10 CROSSAN, John Dominic & REED, Jonathan L. Em busca de Paulo: como o apóstolo de Jesus opôs 

o Reino de Deus ao Império Romano. São Paulo: Paulinas, 2007, p. 14 e 15. 
11 Natural da Iduméia, região da Palestina. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

31 
 

do ano 6 a.C. Os evangelistas não registraram a data do nascimento de Jesus, pois 

na cultura judaica não se comemoravam os aniversários. Não existia essa tradição. 

A Palestina era uma região problemática para a administração romana. 

Heterogêneos grupos judaicos não se entendiam sobre como proceder a respeito da 

dominação romana. Um barril de pólvora. Textos sagrados judaicos profetizavam a 

chegada iminente de um messias que libertaria os judeus da opressão material e da 

miséria. Na tradição judaica, registrada em livros do Velho Testamento, 

constatamos que o messias não significava Deus ou filho de Deus. O termo 

significava “ungido” em hebraico. Era uma pessoa escolhida ou enviada de Deus 

para ser seu representante especial e realizar um trabalho divino especial. Alguns 

reis e sumo-sacerdotes já haviam sido considerados messias.12  

Os efetivos militares romanos na região, hoje conhecida como Oriente 

Médio, eram fortes e violentos. Pois deveriam funcionar como efetivos mecanismos 

de repressão violenta contra revoltas populares locais. Os interesses imperialistas 

romanos sobre a Palestina deveriam ser mantidos a qualquer custo. Nos tempos de 

Jesus, Jerusalém possuía cerca de cem mil habitantes. A vida de Cristo é envolta de 

mistérios e imprecisões. Jesus não deixou documentos escritos do próprio punho. 

Sua passagem pelo planeta também deixou poucos vestígios arqueológicos e 

documentais. Porém a vida de Cristo é uma das histórias mais conhecidas no 

mundo no mundo ocidental.  

O cristianismo é uma religião de historiador. Outros sistemas 
religiosos fundaram suas crenças e seus ritos sobre uma mitologia 
praticamente exterior ao tempo humano; como Livros sagrados, os 

cristãos têm livros de história, e suas liturgias comemoram, com os 
episódios da vida terrestre de um Deus, os faustos da Igreja e dos 
santos. Histórico, o cristianismo o é de outra maneira, talvez mais 
profunda: colocado entre a Queda e o Juízo, o destino da 
humanidade afigura-se a seus olhos, uma longa aventura, da qual 

cada vida individual, cada “peregrinação” particular, apresenta, por 
sua vez, o reflexo; é nessa duração, portanto dentro da história, 

que se desenrola, eixo central de toda meditação cristã, o grande 
drama do Pecado e da Redenção (Bloch: 2001, 42). 

 

Além do evangelho canônico de Marcos, destacamos quatro historiadores da 

antiguidade que abordaram direta ou indiretamente a trajetória de Jesus e de seus 

seguidores. Foram eles: os historiadores romanos Suetônio, Tácito e Plínio, o moço 

e o historiador judeu Flávio Josefo.  

O biógrafo imperial Suetônio afirmou que no ano de 50 d.C., o imperador 

Cláudio expulsou de Roma os judeus e também os cristãos, pois eram todos iguais 

aos olhos dos romanos. Os cristãos teriam se rebelado por influência de por um 

 
12 Ver Levítico 4: 3,5, 16 (sumo-sacerdotes). I Samuel 10:1 (Saul). Isaías 45:1 (Ciro, rei persa). II Samuel 

23:1-4 (Davi). Daniel 7:13-14.  



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

32 
 

certo Chrestus, em quem Suetônio pode ter entendido como a figura do Jesus 

histórico. Embora este tivesse sido condenado a morte nos anos anteriores. O ato 

de Cláudio decorreu por causa das atividades subversivas dos seguidores desse 

Chrestus. Em Roma existiam comunidades judaicas com uma dúzia de sinagogas, a 

maioria delas, localizada à margem esquerda do Tibre. Também existia uma 

comunidade cristã na capital imperial, porém a origem da mesma é um mistério. 

Tácito por sua vez, evidenciou “a detestável supertição” dos chamados 

cristãos, termo pejorativo proveniente de Cristo, condenado a morte pelo 

procurador romano Pôncio Pilatos durante o principado de Tibério. Os seguidores do 

legado de Cristo, passaram a ser chamados assim a partir do ano 45 d.C. “ ... E foi 

em Antioquia que os discípulos, pela primeira vez, receberam o nome de  

cristãos”.13 

Plínio, então legado da Bitínia, solicitou a Roma instruções sobre que 

atitudes tomar contra os numerosos adeptos dessa “má supertição levada ao 

extremo”, que se dirigiam a Jesus Cristo como se ele fosse um deus. O Talmude 

Babilônico fala de Jesus como um mago, um agitador que zombou das palavras dos 

sábios, teve cinco discípulos e foi enforcado na Páscoa.  

O caso mais complexo é do historiador judeu Flávio Josefo. Foi integrante do 

exército romano, sob as ordens de Trajano. Dedicava-se também à História e 

possuía um vasto conhecimento dos contextos social, político e religioso dos 

judeus. Durante muito tempo, Flávio Josefo foi uma das poucas fontes 

historiográficas que abordou diretamente o povo judeu durante os dois últimos 

séculos de sua existência nacional. Também historicizou o contexto sociopolítico 

judaico em que surgiu a religiosidade popular em volta de Jesus. Em sua obra 

Antiguidades Judaicas (90 d.C.), o historiador judeu mencionou Jesus ao analisar o 

processo e o apedrejamento de “Thiago, irmão de Jesus, o assim chamado Cristo” e 

também ao abordar superficialmente o caráter messiânico e as pregações religiosas 

do Jesus histórico. 

Nesta época viveu Jesus, um homem excepcional, pois realizava 

coisas prodigiosas. Mestre de pessoas que se mostravam totalmente 
dispostas a dar boa acolhida às doutrinas qualificadas, conquistou 
para si muita gente entre os judeus e até mesmo entre os helenos. 
Quando, denunciado pelos nossos chefes religiosos, Pilatos o 
condenou à cruz, aqueles que a ele se haviam afeiçoado desde o 
princípio não deixaram de ama-lo, porque lhes aparecera ao terceiro 
dia novamente vivo, como os divinos profetas o haviam declarado, 

acrescentando ainda mil outras maravilhas a seu respeito. Mesmo 

 
13 BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Editora Paulus, 2002, Atos 11: 26. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

33 
 

em nossos dias, não se extinguiu a linhagem dos que por causa dele 

se chamam cristãos. (Josefo, Antiguidades Judaicas 1.13: 63-64).14 

 

Porém os registros de Flávio Josefo sobre Jesus Cristo foram contestados. 

Estudiosos interpretaram a citação acima como uma suposta fraude fabricada por 

copistas cristãos. Afirmaram que os copistas cristãos resolveram alterar o texto de 

Flávio Josefo visando a ênfase na figura de Jesus. Entretanto, recentemente o 

erudito israelense Shlomo Pines chamou atenção para antigas citações do texto de 

Flávio Josefo, que parecem atestar que o autor realmente falou do caráter 

messiânico de Jesus. Flávio Josefo chega a afirmar que “talvez ele (Jesus) fosse o 

Messias a respeito do qual os profetas disseram prodígios.” 

Dentro do contexto arqueológico, em 1947 aconteceu a descoberta acidental 

dos Manuscritos do Mar Morto às margens do Mar Morto, nas colinas de Qumran, 

em Israel15. A partir de tal descoberta, Flávio Josefo deixou de ser a única fonte 

histórica oficial de estudos a respeito dos últimos séculos dos judeus enquanto 

nação, antes da diáspora provocada pelos romanos em 70 d.C.. Boa parte dos 

Manuscritos do Mar Morto foram destruídos pela ocupação romana. São 

considerados a maior descoberta arqueológica do século XX. O grande interesse 

mundial pelos Manuscritos do Mar Morto, reside na possível conexão entre Jesus 

Cristo e os essênios. Os essênios possuíam uma firme postura crítica contra os 

sacerdotes judeus da época, acreditavam que o Templo de Salomão estava 

corrompido e que não poderia intermediar o relacionamento entre judeus e Deus.  

Ao afirmar que a chegada do Reino de Deus estava próxima, Jesus 

incomodou profundamente as autoridades religiosas judaicas e romanas. Tal 

mensagem era incompreendida pelos grupos detentores do poder político e 

religioso. Era uma mensagem ameaçadora, potencializada pelo lastro social de suas 

pregações religiosas. A religiosidade popular em volta do Jesus histórico 

incomodava profundamente essas autoridades institucionalizadas pela ocupação 

romana. Condenou as autoridades com uma parábola sobre o vinhedo (Marcos 12: 

1-12). O iminente Reino de Deus era justamente o contraponto da dominação 

romana.  

 

 

 

 

 
14 FLÁVIO JOSEFO: uma testemunha dos tempos dos Apóstolos. São Paulo: Ed. Paulus, 1986, p. 52. 
15 VERMES, Geza. Os manuscritos do Mar Morto. São Paulo: Mercuryo, 1994. 

 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

34 
 

Conclusão 

 As relações de dominação romana na Palestina, através do modo de 

produção escravista, produziram um contexto social de intensa exploração de 

grupos dominantes possuidores de terras sobre os camponeses. Estes agricultores 

miseráveis eram excluídos de cidadania por todo o império e abandonados pelas 

autoridades eclesiásticas judaicas.  

 Para entender a religiosidade popular que se desenvolveu em torno do Jesus 

histórico é importante entender os contextos político, econômico e social que 

produziram esses profetas do deserto. Estes demonstraram conhecimento do 

cotidiano miserável do público que miravam atingir e domínio do conteúdo das 

mensagens religiosa e política que se propunham propagar. Tais fatos aliados aos 

aspectos de suas personalidades, conseguiram criar condições pra o surgimento e 

desenvolvimento de movimentos religiosos populares com relevante lastro social.  

 A Palestina do primeiro século foi um celeiro de profetas do deserto que 

criaram movimentos religiosos populares com grande adesão popular. O mais 

famoso profeta do deserto, antecessor a Jesus, foi João Batista. As mensagens 

religiosas dessas lideranças populares continham forte teor de contestação social. 

João Batista, assim como Jesus, foi executado pelas autoridades romanas que 

administravam a Palestina.  

 Para melhor compreendermos nosso objeto de estudo, podemos realizar 

analogias e comparações com as manifestações de religiosidade popular no Brasil. 

Fenômenos religiosos em volta do padre Cícero no sertão Cearense, de Antônio 

Conselheiro em Canudos na Bahia, José Lourenço do Caldeirão de Santa Cruz do 

Deserto no Crato ou das Cidades Santas do Contestado, nos permitem 

encontrarmos paralelos, semelhanças e diferenças, que podem lançar luz para o 

entendimento da religiosidade popular.  

Ao analisar o contexto social do interior do Ceará, no final do século XIX, é 

possível constatar a situação de exclusão, miséria e abandono em que estavam 

submetidos os camponeses da região. Exploração por parte dos donos de terras, 

abandono e vida luxuosa das autoridades religiosas católicas locais. Assim como no 

caso do Jesus histórico, o movimento religioso e social protagonizado por Padre 

Cícero foi antecedido pelo movimento religioso e social criado pelo padre Ibiapina. 

Assim como Cícero, o mestre Ibiapina também incomodava as autoridades 

eclesiásticas das regiões por onde andou e pregou. Algumas diferenças também são 

marcantes ao analisarmos esses dois casos, pois a morte dessas duas lideranças 

religiosas foi diferente. No caso de Jesus, suas ideias, pregações e popularidade 

foram condenadas com a morte. Questão que o aproxima mais ao Antônio 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

35 
 

Conselheiro, do que ao padre Cícero, apesar de que também houve tentativas de 

matar padre Cícero. Outra diferença entre os dois casos é a postura de ambos 

perante as autoridades. Cícero alcançou ao poder político, se associou a líderes 

políticos poderosos como Floro Bartholomeu. Se tornou prefeito de Juazeiro. 

Possuía grande habilidade no trato com as pessoas, fossem hierarquicamente 

superiores ou inferiores. (Luitigarde: 2008, 332). Já o Jesus histórico não tinha 

essa preocupação, sua missão era propagar o Reino de Deus na terra mesmo que 

tal propagação custasse sua vida e não possuía a pretensão de se tornar líder de 

nada.  

 Em ambos os casos é curioso notar que o surgimento e desenvolvimento 

desses movimentos religiosos populares foi gradativo, muitas vezes tiveram o 

terreno preparado por movimentos similares anteriores, fazendo com que tais 

movimentos religiosos tivessem raízes sociais profundas manifestadas através de 

forte rede de apoio popular. Os indivíduos que integravam tais movimentos se 

sentiam representados, ajudados por esses intelectuais orgânicos que consciente 

ou inconscientemente lideravam tais movimentos sociais.  

Acredito que a religiosidade popular não é obra de uma liderança ou de um 

profeta do deserto guiando uma massa de camponeses inconscientes. Ela é 

composta e desenvolvida por uma dinâmica singular de pessoas comuns, 

invisibilizadas, condenadas ao esquecimento e à pobreza. Elas intuem o que fazer 

para transcender o contexto de sofrimento e de necessidades extremas. Constroem 

movimentos sociais com o que tem nas mãos, através de relações sociais baseadas 

em redes de apoios recíprocos, compostas por seres humanos capazes de escolher 

conscientemente qual caminho seguir, independente dos múltiplos braços 

coercitivos dos grupos dominantes.  

 

BIBLIOGRAFIA 

BARROS, Luitigarde Oliveira Cavalcanti. Juazeiro do Padre Cícero: A terra da 

mãe de Deus. Fortaleza: IMEPH, 2008. 

BÍBLIA, Português. BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Editora Paulus, 2002. 

BLOCH, Marc. Apologia da História ou o ofício de historiador. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Editores, 2001. 

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 

2011. 

BURKE, Peter. A revolução francesa da historiografia: A Escola dos Annales 

(1929-1989). São Paulo: Ed. Unesp, 1997. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Hamilton Moraes Theodoro dos Santos 

36 
 

CHEVITARESE, André Leonardo. Cristianismos. Questões e debates 

metodológicos. Rio de Janeiro: Editora Kline, 2011. 

____________________________ & CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, 

cristianismo e helenismo: ensaios acerca das interações culturais no 

Mediterrâneo Antigo. São Paulo: Annablume; Fapesp, 2007. 

_____________________________ & FUNARI, Pedro Paulo A. Jesus Histórico. 

Uma brevíssima introdução. Rio de Janeiro: Editora Kline, 2012. 

___________________________, Org.; Cornelli, Gabriele, Org.; Selvatici, Mônica, 

Org. Jesus de Nazeré: uma outra história. São Paulo: Annablume; Fapesp, 

2006. 

CROSSAN, John Dominic. O Jesus histórico: a vida de um camponês judeu do 

Mediterrâneo. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

_______________________. O essencial de Jesus. São Paulo: Jardim dos Livros, 

2008. 

_______________________. O nascimento do cristianismo: o que aconteceu 

nos anos que se seguiram à execução de Jesus. São Paulo: Paulinas, 2004. 

_______________________ & BORG, Marcus J. A última semana: um relato 

detalhado dos dias finais de Jesus. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2007. 

EHRMAN, Bart. D. Como Jesus se tornou Deus. São Paulo: Editora Leya, 2014. 

________________. O que Jesus disse? O que Jesus não disse? Rio de 

Janeiro: Editora Agir, 2015. 

________________. Jesus existiu ou não? Rio de Janeiro: Editora Agir, 2014. 

________________. Evangelhos perdidos. Rio de Janeiro: Record, 2008. 

FLÁVIO JOSEFO: uma testemunha dos tempos dos Apóstolos. São Paulo: Ed. 

Paulus, 1986. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no College de France. São 

Paulo: Martins Fontes, 1999. 

SANTOS, Boaventura de Souza. Renovar a teoria crítica e reinventar a 

emancipação social. São Paulo: Ed. Boitempo, 2007. 

THOMPSON, Edward Palmer. A Formação da Classe Operária Inglesa: A Árvore 

da Liberdade. Rio de Janeiro: Ed. Paz e Terra. 2019. 

_________________________. A Miséria da Teoria ou um Planetário de 

Erros: uma crítica ao pensamento de Althusser. Rio de Janeiro, Zahar, 1981. 

VERMES, Geza. Os manuscritos do Mar Morto. São Paulo: Mercuryo, 1994. 


