
 

 

 

Recebido em: 02/12/2020 

Aceito em: 21/12/2020 

 

O Problema do mal em Santo Agostinho1 

 

The Problem of Evil in St. Augustine 

Domingos Dutra dos Santos2 

UEMA 

http://lattes.cnpq.br/2352130995185216  

Guilherme Aguiar Gomes3 

UFMA 

http://lattes.cnpq.br/2152553606382118 

 

RESUMO: O presente texto visa refletir o conceito abordado pelo filosofo Cristão 

Aurélio Agostinho, sobre o problema do mal nas obras Confissões e O Livre-arbítrio, 

cujo ponto de partida está no início da obra O Livre-arbítrio, “Evódio peço-te que me 

digas, será Deus o autor do mal?” (AGOSTINHO, 1995: 25). Agostinho reconhece 

Deus como criador, mas ele pensa o mal como uma privação, ou seja, o pecado. Se 

Deus é o autor de todas as coisas, ele não seria também o autor do mal? O objetivo 

desse artigo é investigar a formulação desse problema a partir do pensamento 

agostiniano nas obras elencadas. Para o filósofo era inconcebível que o mal fosse 

concebido pelo Deus bom, na tentativa de encontrar uma solução Agostinho 

percorreu várias correntes filosóficas. Porém, foi no neoplatonismo que ele encontrou 

os elementos basilares para seu conceito acerca do problema do mal.  Ele considera 

o mal como a ausência do ser, o mal é o não ser, o homem por sua vontade se afasta 

de sua verdadeira essência, “Deus”, esse afastamento converte-se no mal. O 

problema do mal, segundo Santo Agostinho, está no homem, por sua vontade, por 

livre-arbítrio o homem se torna responsável por sua ação, a razão tornou-se um 

 
1 Artigo submetido ao dossiê Religião, Religiosidades e Filosofia na Antiguidade da Revista de História 

das Experiência Religiosas. 
2 Mestrando do Curso de Pós-Graduação em História da Universidade Estadual do Maranhão. 
3 Graduando do Curso de Licenciatura em História da Universidade Federal do Maranhão. 

http://lattes.cnpq.br/2352130995185216
http://lattes.cnpq.br/2152553606382118


RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

57 
 

auxílio para o homem afastar-se ou reconciliar-se com Deus. O homem torna-se 

condutor de sua vida, por sua vontade ele decide voltar-se para as coisas terrenas e 

más, ou seguir os preceitos de Deus. 

 

Palavra-chave: Santo Agostinho. Deus. Mal. Livre-arbítrio. Vontade.  

 

ABSTRACT: The purpose of this text is to reflect the concept espoused by the 

Christian philosopher Aurelio Agostinho, on the problem of evil in Confessions and 

Free Will, whose starting point is at the beginning of Free Will, "Evodia, I ask you to 

will God be the author of evil? "(AGOSTINHO, 1995, p.25). Augustine recognizes God 

as creator, but he thinks of evil as a deprivation, that is, sin. If God is the author of 

all things, would not he also be the author of evil? The purpose of this article is to 

investigate the formulation of this problem from the Augustinian thought in the works 

listed. For the philosopher it was inconceivable that evil was conceived by the good 

God, in trying to find a solution Augustine went through various philosophical 

currents. However, it was in Neoplatonism that he found the basic elements for his 

concept of the problem of evil. He regards evil as the absence of being, evil is not 

being, man by his will if the departs of his true essence, "God", that separation 

becomes evil. The problem of evil, according to Saint Augustine, is in man, by his 

will, by free will man becomes responsible for his action, reason has become an aid 

for man to move away or reconcile with God. Man becomes the driver of his life, by 

his will he decides to turn to earthly things and bad, or to follow the precepts of God. 

 

Keywords: Saint Augustine. God. Evil. Free will. Will. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

58 
 

INTRODUÇÃO 

O presente trabalho se justifica pela relevância do tema, tanto para o 

cristianismo como para a filosofia, dado que o mal, assim como o bem, sempre esteve 

presente no mundo, segundo os relatos revelacionais judaico-cristãos o que nos leva 

a uma reflexão sobre o que está por trás de sua simbologia, causa e origem. O filósofo 

Agostinho de Hipona nos apresenta a problemática do mal indagando a respeito 

justamente destes marcos, sobretudo em que medida a sua origem remete a Deus 

ou aos homens. Assim nos conduz a uma reflexão sobe o porquê de agirmos mal e 

os motivos que nos levam, enquanto seres racionais, à prática do mal. 

Santo Agostinho coloca que Deus, uma vez entendido como criador de todas 

as coisas, demanda que elas sejam em certa medida boas, já que daquilo que em 

princípio é bom, por contradição, não pode surgir o mal, assim, se chega ao resultado 

de que Deus não criou o mal. Porém, a sua criação não sendo perfeita, mas, dotada 

de logos, é quem foi a autora do mal, quando, por livre-arbítrio, se afastou do 

propósito de Deus. Assim o mal é atribuído à criatura e não ao criador.  

Nossa vontade é essencialmente associada ao “livre-arbítrio”, o que nos torna 

inteiramente responsável por nossas ações, sejam elas boas ou más. O homem, 

portanto, é responsável por seu agir e possuir o livre-arbítrio lhe possibilita tanto se 

aproximar, quanto se afastar de Deus por sua escolha, o que acaba se convertendo 

no que se chama de mal moral, ou pecado, por meio do que o ser humano se afasta 

do criador e de sua essência por sua vontade, por sua má escolha.  

O bispo de Hipona, com isso, nos mostra que a origem do mal não está em 

Deus criador, justo e bom, mas no homem por ter o livre-arbítrio, “logos”, que norteia 

suas ações.  Assim, o desenvolvimento do problema do mal consiste em como 

podemos conciliar a bondade de um Deus “metafisico” essencialmente bom com a 

“maldade” do ser humano no mundo sensível, que vive em descompasso com o divino 

e com a razão. 

Para melhor compreensão abordaremos esse tema em três tópico: O Dualismo 

Maniqueísta; doutrina pela qual o filosofo foi adepto por nove anos, durante sua 

mocidade, a qual se afastou dividi sua incoerência dualista. Agostinho e o 

Neoplatonismo; uma escola filosófica que tem como base o pensamento platônico, 

uma doutrina monoteísta, e que acredita na emanam das coisas a partir do Uno. O 

livre-arbítrio e o mal em Santo Agostinho, onde apresenta o que é o livre-arbítrio e 

o conceito do mal. 

    

1. O DUALISMO MANIQUEISTA 

O maniqueísmo foi uma religião gnóstica, que teve origem na Pérsia, no século 

III, pelo profeta Mani. Ele se colocava como o último dos Profetas, depois de Buda, 

Zoroastro e Cristo. Na pretensão de uma religião Universal. A doutrina maniqueísta 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

59 
 

se baseia no dualismo metafísico, e sua raiz está no zoroastrismo, onde Deus é o 

bem e a matéria é o mal. No maniqueísmo acredita-se em dois princípios coeternos 

e antagônicos, um seria essencialmente bom, o reino da luz, Deus e o outro, 

essencialmente mau, o reino das Trevas, a matéria, o diabo. Ambas as 

independentes, porém, dotados da mesma força e relevância. 

Acredita-se que os motivos que levaram Agostinho a se aproximar e aderir ao 

maniqueísmo foram a pretensão do mesmo em explicar a origem e o sentido do 

universo e do homem, da natureza de Deus e a busca do problema do mal que tanto 

lhe atormentava. Agostinho passou quase 10 anos pertencendo a essa seita e o que 

levou Agostinho ao maniqueísmo foi a pretensa racionalidade que ela tinha em seu 

esboço, porém, a descoberta de que essa seita não possuía o que afirmava ter levou 

o pensador de Hipona a abandoná-la. Para ele, os líderes do maniqueísmo faziam 

grandes discursos, mas nem eles mesmos conheciam o que estavam falando, fato 

que levava a contradições e posterior fácil refutação de seus ensinamentos.  

Ele coloca em sua obra Confissões, “Logo que transpareceu com suficiente 

clareza a imperícia de Fausto nestas ciências em que o julgava eminente, comecei a 

desesperar da sua capacidade para me esclarecer e desfazer as dificuldades que 

embaraçavam meu espírito” (AGOSTINHO, 1990ª: 130). 

O que provavelmente o decepcionou no maniqueísmo foi a metafísica 

maniqueísta com uma profunda incoerência: onde o bem e o mal são princípios 

coexistentes e conflitantes, como fica evidente em sua obra Confissões. “Parece-me 

mais justo crer que não tivésseis criado nenhum mal do que acreditar que proviesse 

de vós a sua natureza tal qual eu imaginava” (AGOSTNHO, 1999: 138). Pois o bem, 

sendo incorruptível, não pode conflitar com mal, e nem se sujeitar a ele. Não fazia 

sentido para Agostinho essa explicação, a qual, tirando do homem toda a 

responsabilidade por suas ações más, deturpava próprio caráter racional e 

inviabilizava qualquer possibilidade de escapar ao determinismo por parte dos seres 

humanos. 

Contudo, Agostinho sempre se manteve reticente com essa doutrina e depois 

de seu encontro com o líder do maniqueísmo, Fausto, Agostinho de Hipona dela 

afastou-se, pois Fausto, não tendo satisfeito seus anseios e não respondendo suas 

indagações, deixou uma profunda lacuna seu espírito. Com tudo ele afirma nas 

condições: 

Por isso, logo que se me ofereceu a oportunidade, comecei com meus 
amigos a entrevistá-lo, numa ocasião em que não nos era indecoroso 
discutir. Expus-lhe algumas dúvidas das que me preocupavam. Notei 
que das artes liberais apenas sabia a gramática, e, ainda esta, de 

modo nada extraordinário (AGOSTINHO, 1999: 130). 

 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

60 
 

Agostinho passou algum tempo em devaneio, se entregou ao ceticismo e 

depois manteve contato com o neoplatonismo, absorvendo desta enorme parte da 

influência platônica que vemos em seus escritos. 

 

2. AGOSTINHO E O NEOPLATONISMO 

Depois que Agostinho de Hipona se decepcionou com maniqueísmo, ele vai 

embora de Cartago para Roma onde ele foi professor, em Roma sua estadia foi curta 

e de lá de encaminha logo para Milão, onde continua como mestre, agora trabalhando 

para o Estado. Foi lá que ele conheceu o neoplatonismo helênico e teve contato bispo 

Ambrósio. Agostinho teve forte influência do neoplatonismo, sobretudo, de Plotino. 

O Neoplatonismo foi uma escola filosófica Grega e pagã do século II da era 

cristã que foi fundada por Amônio e teve como um dos filósofos mais reconhecidos o 

egípcio Plotino. Tinha por base uma síntese do platonismo e do aristotelismo, que 

serviria de sustento para as religiões monoteísta como o Cristianismo, se tornando a 

fonte da filosofia e da teologia medieval. O prefixo “neo” só foi colocado na 

posteridade para diferenciar o dualismo do monismo, pois os seguidores do que hoje 

chamamos de neoplatonismo se denominavam apenas por Platônicos. 

Ambrósio em Milão, um homem culto e eloquente, relacionava em suas 

pregações a filosofia platônica e o ensinamento da Sagrada escritura, e a partir de 

tais lições Agostinho aprendeu uma forma adequada de lidar com a Bíblia. Junto ao 

neoplatonismo, também compreendeu o princípio da realidade do imaterial e a não 

realidade do mal, se tornando a base para sua teoria acerca do problema do mal. Já 

com a leitura de São Paulo, aprendeu o sentido da fé, e o sentido da graça Cristã. 

Tais referências foram capazes de despertar em Agostinho o interesse pelo 

cristianismo ao fornecerem melhores fontes para responder perguntas capciosas a 

respeito da natureza e da origem do mal. 

De acordo com a metafísica do neoplatonismo, todos as coisas devem 

proceder de um único princípio ontológico, o Uno, que por necessidade é perfeito, 

eterno, infinito e necessário, é idêntico ao sumo bem, de onde emanam todas as 

coisas. Como coloca Reale e Antiseri (1990: 20) 

Plotino, no entanto, concebe o “Uno” como infinito. Somente os 
naturalistas haviam falado de um princípio infinito, mas o concebiam 
numa dimensão física. Plotino descobre o infinito na dimensão do 
imaterial e o caracteriza como potência produtora ilimitada. E, 

consequentemente, como o ser, a substância e a inteligência haviam 
sido concebidas na filosofia clássica como finitos, Plotino coloca o seu 
“Uno” acima do ser e da inteligência. 

 

Para Plotino, o Uno não é o conhecimento e nem é um ser, mas a fonte de 

todas as coisas e ao mesmo tempo nenhuma delas. Dele provém todas a existência, 

pois é de tal ordem que não podemos afirmar a seu respeito sem limitá-lo, nem a 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

61 
 

vida, nem a existência, ele é superior a tudo, e fonte absoluta do que há. Plotino, ao 

defender que do Uno se originam todas as coisas e que tudo vem de um criador, vai 

entrar em consonância com o pensamento cristão, se tornando a base não apenas 

para o pensamento Agostiniano, mas, para toda a patrística, movimento que foi 

pioneiro no esforço de coadunar a estrutura metafísica de neoplatonismo à tradição 

judaico cristã.  

Em busca de sua grande questão acerca do mal, Agostinho já tinha aprendido 

com maniqueísmo que a matéria era a representação do mal, contudo, em Plotino 

ele entendeu que o mal é o afastamento do Uno, assim, o mal definitivamente era 

um distanciamento do bem, ou por ser um princípio diverso, ou por ser ausência 

absoluta de existência. Apenas por meio de uma dessas vias, segundo Agostinho, o 

mal poderia decorrer da vontade livre do homem e não diretamente do Uno. 

Assim, Agostinho de Hipona se rende ao Cristianismo, e passa a combater 

veementemente o maniqueísmo, resolvendo a grande inquietude que lhe 

atormentava desde a juventude. Daí por diante, ele passa a entender que o 

afastamento do bem deve ser a causa do mal, porém, tal distanciamento não pode 

ter implicações metafísicas (o que acarretaria reminiscências maniqueístas), com 

efeito, deve ser ocasionado pelo livre-arbítrio, pois, conforme foi observado por 

agostinho no neoplatonismo, o mal não existe ontologicamente, pois ele é um não 

ser, uma ausência ou uma redução do bem. De posse disso o filosofo de Hipona, 

passa a combater veementemente o maniqueísmo, a defender a matéria como 

criação de Deus, e que dela não provém o mal, pois toda e qualquer coisa somente 

se pode derivar de uma única fonte possível, restando como resultado que a origem 

do mal não pode ser nem física, nem material, restando-lhe a dimensão moral que 

vinculará à vontade humana a solução do seu problema de juventude. 

 

3. O LIVRE-ARBÍTRIO E O MAL EM SANTO AGOSTINHO 

Na busca pelo problema do mal, como vimos, Aureliano Agostinho percorreu 

várias correntes filosóficas e doutrinas religiosas, passando do dualismo maniqueísta, 

que apresenta dois princípios: um bom e um mau, que estão em um constante duelo, 

chegando ao neoplatonismo, que apresenta o não ser como ausência absoluta de 

essência e o Uno como única fonte para tudo o que existe e que pode ser pensado. 

Esta segunda foi a chave para resolver a sua inquietude acerca da origem do mal: o 

mal não é um ser, mas a deficiência e privação de ser, também não pode ser 

derivação da matéria, pois se esta foi criada a partir do Ser, do Uno, ou, de Deus, 

não pode ser má de maneira alguma pois isso consistiria num desrespeito ao princípio 

de não contradição. Tal pensamento apresenta uma explicação que se tornou 

referência durante séculos e até hoje é basilar no pensamento Cristão. 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

62 
 

Em suas obras, O Livre-arbítrio e Confissões, Aurélio Agostinho, Santo 

Agostinho de Hipona, apresenta de forma filosófica que Deus não é criador do mal. 

Em sua concepção, havendo um Deus que criou todas as coisas de maneira que estas 

sejam em certa medida boas, é impossível que tenha criado o mal. Dessa forma, ele 

apresenta o mal com uma privação do bem, e não algo que possua existência em si 

mesmo. Assim como a doença é a falta de saúde, o mal seria a privação ou ausência 

do bem, não tendo em si alguma substância ou essência própria. O mal, a respeito 

do qual Agostinho nos põe a par, consiste na privação, falta de percepção, e 

distanciamento do homem em relação aos preceitos de Deus. Em linhas gerais, essa 

é a estratégia argumentativa do bispo de Hipona para tentar explicar o mal no mundo 

criado e governado por um Deus que é bom e onipotente. 

Neste argumento, o filosofo se baseou na teoria platônica, onde a partir de 

uma analogia com o problema do não-ser, se diz que o mal carece de substância 

própria, consistindo na completa e absoluta ausência. De acordo com a teoria das 

formas, o ser, identificado por Agostinho a Deus, seria equivalente ao bem em si 

mesmo, portanto, o mais alto grau de perfeição e conhecimento a que se pode 

almejar. Quando não há a presença do bem, ou seja, a ausência completa de ser, a 

impossibilidade mesma do existir, se institui o mal. Em linguagem agostiniana, Deus 

é o bem Supremo, e assim, ele não pode ter criado o mal. Agostinho percebia desde 

a sua juventude, que o mal era uma realidade poderosa no mundo. Segundo IVAN 

SILVA, (2008: 31): 

Quando Agostinho, em sua obra “Confissões”, discorre sobre o 
envolvimento com o mal em sua infância, observamos o seu interesse 
de, pela narrativa de fatos de sua experiência particular, apresentar 
a relação do homem com o mal desde a mais tenra idade. Assim, há 
de se verificar que em ferida obra o Pensador de Hipona se vale de 
seu testemunho particular para criar doutrina a respeito do 

relacionamento da espécie humana com o mal. 

 

Entende-se que o mal persegue o homem desde os seus primeiros instantes 

de vida, uma vez que a natureza é voltada para o mal, não obstante ele ter sido 

criado para ser uma continuidade do bem, (2008). Segundo Agostinho o homem foi 

criado por Deus, que é um Bem Supremo, assim sendo, não criou nada que seja 

ontologicamente mal, toda sua criação é boa. 

Hipones já na sua juventude procurou com afinco uma explicação para a 

origem do mal. Como fica claro em sua obra O Livre-arbítrio ao iniciar, “. Peço-te que 

me diga, será Deus o autor do mal?” (AGOSTINHO, 1995, p. 25). Como explicar a 

realidade do mal, admitido um Deus sumamente bom e onipotente que criou todas 

as coisas boas? 

Na busca por respostas a este problema, Santo Agostinho percorre vários 

caminhos para encontrar uma solução acerca da origem do mal. Na doutrina 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

63 
 

Maniqueísta se sentiu insatisfeito com o modelo de explicação dualista, segundo o 

qual existiriam, coeternamente, dois polos antagônicos, uma força boa e uma força 

má, o que colocaria Deus não apenas como autor do mal, mas como equivalente a 

este enquanto princípio, e tiraria do homem qualquer responsabilidade sobre sua 

ação julgada como má, ou, pecaminosa. 

Em Plotino, Agostinho encontrou a base para resolver a questão, já que do 

neoplatonismo aprendeu que o mal não é um ser, mas a deficiência, uma privação 

do ser e ao se converter ao Cristianismo Santo Agostinho passou a declarar que o 

mal nem possui essência nem pode ser tão radical quanto o Deus professado pelos 

cristãos, hipótese que Agostinho nega, afirmando que toda natureza enquanto tal é 

boa e que o mal não é uma substância, mas uma privação do bem. Para AGOSTINHO, 

(1995, p. 191): 

Toda natureza (natura) que pode tornar-se menos boa, todavia, é 

boa. De fato, ou bem a corrupção não lhe é nociva, e nesse caso ela 
é incorruptível; ou bem, a corrupção atinge-a e então ela é 
corruptível. Vem a perder a sua perfeição e torna-se menos boa. Caso 
a corrupção a privar totalmente de todo o bem, o que dela restará 
não poderá mais se corromper, não tendo mais bem algum cuja 
corrupção a possa atingir e, assim, prejudicá-la. Por outro lado, aquilo 
que a corrupção não pode prejudicar também não pode se corromper, 

e assim esse ser será incorruptível. Pois eis algo totalmente absurdo: 
uma natureza tornar-se incorruptível por sua própria corrupção. 

 

Como tudo provém de Deus, que é o sumo Bem, a natureza criada por este 

deve ser boa, pois deriva do bem não sendo uma substância, mas uma privação do 

bem. Assim, o mal não é um ser, pois o único ser é Deus e as coisas criadas por ele 

são boas, Deus então é o sumo Bem. De acordo com AGOSTINHO, (1999, p. 190): 

Procurei o que era a maldade e não encontrei uma substância, mas 

sim uma perversão da vontade desviada da substância suprema --- 
de vós. O Deus --- e tendendo para as coisas baixas: vontade que 
derrama as suas entranhas e se levanta com intumescência. 

 

Sobretudo, fica claro que Deus não é o criador do mal, porém, mediante a 

presença do mal no mundo, fica evidente que deve haver um autor, que, segundo 

Santo Agostinho, deverá ser o homem por força do uso inapropriado do seu livre 

arbítrio, no qual, por sua vontade própria, se afasta de Deus, relegando a adoração 

e o amor que deveriam ser dirigidos unicamente a este, por sua excelência, a 

qualquer outra coisa na existência menos perfeita que o próprio criador. Esse 

afastamento se converte no mal, sendo assim, o próprio homem se torna autor do 

mal, não por sua corrupção física ou metafísica, mas, moral. 

Colocando o homem como autor do mal, através da perversão do uso do seu 

livre-arbítrio, por meio do qual, por sua vontade escolhe desobedecer o preceito de 

Deus e desejar se associar a coisas inferiores, mundo material, ou seja se a fasta da 

sua natureza verdadeira e esse afastamento é o pecado, a causa de todo o sofrimento 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

64 
 

e males que há na terra. Permanecer em Deus e viver no mundo físico uma vida boa 

e justa implica em furtar-se aos desejos do corpo e atender aos apelos da alma em 

seu desejo por realidades mais excelentes, domar a vontade afetada pela 

concupiscência e moldar os hábitos corrompidos por vícios, tarefas que tornam o 

homem digno de salvação e próximo a Deus. De acordo com Agostinho, (1999, p. 

174). “Esforçava-me por entender (a questão), que ouvia declarar, acerca de o livre-

arbítrio da vontade ser a causa de praticarmos o mal, e o vosso reto juízo o motivo 

de sofrermos. Mas era incapaz de compreender isso nitidamente”. 

 Entende-se que através da citação Agostinho coloca o homem como autor do 

mal, através do livre-arbítrio, por sua vontade, o homem escolhe se obedece ao 

preceito de Deus, para vislumbra as coisas superiores, permanecer em Deus, e viver 

no mundo físico  uma vida bom e justo, ou se ele escolhe as coisa inferiores, as coisas 

do mundo, ou seja se a fasta da sua natureza, e esse afastamento, é o pecado, e a 

causa de todo os sofrimento e males que há na terra. 

Para Agostinho, Deus concedeu ao homem uma alma racional, dotada da 

capacidade de buscar Deus e nele permanecer, o que é concedido ao arbítrio humano, 

pois a presença de uma alma nos faculta conhecimento de realidades mais perfeitas 

na dimensão material. Seria transcendendo a esta limitação física que o homem 

acessaria realidades superiores e a elas vincularia a sua vontade, querendo-as e 

amando-as, em lugar das coisas materiais que apenas pervertem seu arbítrio e 

deturpam o seu querer. 

Assim, o único mal que pode ser chamando propriamente de “mal”, é o 

praticado pelo livre-arbítrio, que ele denominou de mal moral, que consiste no desvio 

voluntário da liberdade humana, a qual se distância da norma da razão, afastando-

se, por suas más ações, da ordem de seu criador, Deus. O mal moral depende de 

nossa livre vontade, que representa o núcleo do agir humano, ela é um poder dado 

ao homem para que, seguindo com retidão a ordem da razão, possa aproximar-se 

mais do criador e assim, permanecer unida a ele. Com efeito, o próprio Agostinho, 

referindo-se à vontade, faz a seguinte afirmação: AGOSTINHO, (1995, p. 206): 

Logo, é a vontade desregrada a causa de todos os males. Se essa 
vontade estivesse em harmonia com a natureza, certamente está a 
salvaguardaria e não lhe seria nociva. Por conseguinte, não seria 
desregrada. De onde se segue que a raiz de todos os males não está 

na natureza. E isso basta, por enquanto, para refutarmos todos 
aqueles que pretendem responsabilizar a natureza dos seres pelos 
pecados. 

 

O mal moral a qual estamos analisando, é o pecado, e o pecado depende da 

má vontade, e para o hipones a má vontade não tem uma causa eficiente, e sim, 

uma causa deficiente. A qual a fonte ele teve no neoplatonismo. A vontade por sua 

natureza deveria sempre dender-se para o bem supremo. Mas a vontade pode denter 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

65 
 

para as coisa do mundo finito, dessa forma subvertendo a ordem divina, preferindo 

as coisas terrenas do que a Deus, preferindo os bens inferiores do que os bens 

superiores. 

De acordo Agostinho, o mal deriva do fato da vontade do homem volta-se, 

em suas escolhas para as coisas do mundo físico, dos bens inferiores e não se voltar 

ao bem absoluto, Deus, os bens inferiores dependem dele para existir. O mal ocorre 

quando a vontade se apega aos bens inferiores, passageiros e não se volta ao bem 

supremo que satisfaz a alma humana.  O fato de termos recebido de Deus uma 

vontade livre é, para nós, um grande bem. O problema está no mau uso dessa 

vontade livre. Para tal, Santo Agostinho coloca que Deus deu ao homem uma 

faculdade, por meio da qual ele deve pautar suas ações, para assim evitar escolhas 

equivocadas por parte da vontade. A razão permite ao homem conhecer e perceber 

a ordem estabelecida por Deus, assim, através do livre-arbítrio da vontade, ele 

escolhe de maneira autônoma e consciente seguir essa ordem ou se afastar dela, 

consistindo esse afastamento no único mal viável para Agostinho, o moral.    

O mal moral é, portanto, vinculado ao pecado e se apresenta como a 

deficiência da vontade que se volta de maneira equivocada para as coisas terrenas. 

Para o bispo de Hipona, a má vontade só está nas pessoas porque elas querem, dessa 

forma a vontade não se torna má apenas porque se volta para as coisas, mas sim 

por se voltar a elas de modo desordenado, ou seja, se volta contra a ordem da 

natureza, se descolando de ser supremo para os seres inferiores. O fato de ter 

recebido do ser supremo uma vontade livre é um grade bem. O mal é o uso indevido 

desse bem que é a vontade livre. 

Do ponto de vista metafisico ontologico, o mal não é possível, mas do ponto 

de vista do pecado, o problema se torna moral, que é o unico que merece esse nome 

de verdadeiro mal. Assim o homem é responsalvel pelo mal que ele causa, uma vez 

que ele não cumpre o estabelecido pelo sua  criador, descumprindo a ordem 

estabelecida na natureza por Deus, que necessaria é boa. 

O mal Agostiniano, sobretudo no aspecto antropológico, na relação do homem 

como o mal. Nesse sentido o problema do mal, é genuinamente humano, pois o 

mesmo só existe quanto o homem se a fasta do bem, que é Deus. Como já vimos, o 

problema do mal na relação com o homem passa pelo problema da vontade. Assim 

fica constatado, que o mal ocorre quando o homem com sua vontade corrompida se 

afasta do bem. 

Segundo Agostinho o mal não possui uma substância, ele é o não ser, mas 

devemos pontuar sobre a quem é dado sua origem e, como já vinhos, qual é a causa 

do afastamento do ser humano do bem. O homem por sua vontade, por uso indevido 

do livre-arbítrio, se a fasta do bem, logo esse afastamento se converte no mal. O que 



RJHR XIII: 25 (2020) – Domingos Dutra dos Santos e Guilherme Aguiar Gomes 

66 
 

ele coloca é que a vontade do homem é a causa suficiente das consequências 

advindas do que ele escolhe. 

 

REFERÊNCIAS  

 

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus. (contra os pagãos), parte I. Petrópolis: 

Vozes, 1990a. 

 

_____. A Cidade de Deus. (contra os pagãos), parte II. Petrópolis: Vozes, 1990b.   

 

_____. Confissões. Tradução de J. Oliveira Santos, S.J. e A. Ambrósio de Pinas, S.J. 

São Paulo: Editora Nova Cultura LTDA, 1999.  

 

_____. O livre arbítrio. Tradução, organização, introdução e notas Nair de Assis 

Oliveira. São Paulo: Paulus, 1995.   

 

SILVA, Ivan de Oliveira. Santo Agostinho: o problema do Mal. São Paulo: Editora 

Pillares, 2008. 

 

REALE, Giovanni; ANTISERE, Dario. História da filosofia: Antiguidade e Idade 

Média. São Paulo: Paulus,1990. 


