Revista ©
/ ISSN 19834810

Recebido em: 21/06/2021
Aceito em: 29/06/2021

Alguns apontamentos sobre a chegada do budismo ao Japao: fontes e

problemas

Some Notes on the Arrival of Buddhism in Japan: sources and problems

Prof. Me. Larissa Bianca Nogueira Redditt!
Kyushu University
http://lattes.cnpq.br/1256662973025196
Mestrando Daniel Aaron Feldbaum?

Kyushu University

Resumo: Por mais de um milénio, a narrativa imperial oficial da chegada do budismo
ao arquipélago japonés no século VI, contida em fontes antigas como o Nihon Shoki,
foi considerada um fato historico. Ao longo do ultimo século, novas descobertas
arqueoldgicas mostraram que a historia oficial é altamente problematica e em grande
parte imprecisa. Apesar das evidéncias arqueoldgicas em contrario, muitos ainda
aderem a histéria oficial ao escrever sobre este topico. Este artigo examinara as rotas
pelas quais o budismo chegou ao Japdo com base em um didlogo entre arqueologia

e historia.

Palavras-chave: Antiguidade japonesa, periodo Kofun, budismo, cultura material, Nihon
Shoki.

1 Larissa Redditt é mestre em Arqueologia pelo Museu Nacional (UFRJ). Atualmente, é mestranda em
Humanidades Japonesas pela Universidade de Kyushu, Japdo, e bolsista pelo Ministério de Educacéo,
Cultura, Esporte, Ciéncia e Tecnologia do Japdo — MEXT. E também coordenadora do Grupo de Historia
e Arqueologia do Japao (LHER-UFRJ).

2 Daniel Feldbaum é bacharel em Linguas e Culturas Leste-asiaticas e Historia pela Universidade de
Indiana, Estados Unidos. Atualmente, é mestrando em Humanidades Japonesas pela Universidade de
Kyushu, Japéo.



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

Abstract: For over a millennium the official imperial narrative of the arrival of
Buddhism to the Japanese archipelago in the sixth century put forth by ancient
sources such as the Nihon Shoki has been taken as historical fact. Over the last
century new archaeological findings have shown that the official story is highly
problematic and largely inaccurate. Despite the archaeological evidence to the
contrary, many scholars still adhere to the official story when writing on this topic.
This article will examine the routes through which Buddhism arrived in Japan based

on a dialogue between archaeology and history.

Keywords: Ancient Japan, Kofun period, Buddhism, material culture, Nihon Shoki.

17



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

Consideracoes Iniciais

O budismo chegou ao arquipélago por volta do século VI, durante o periodo
Kofun (250-710)3. Por ndo haver ainda um sistema de escrita antes da chegada do
budismo?, a escassa disponibilidade de fontes &€ um problema para o estudo do tema.

Tradicionalmente, tem-se recorrido aos primeiros registros escritos do Japao, como

o Nihon Shoki HA#E#d, para compreender tanto a chegada do budismo como sua
consolidacdo e impacto inicial na sociedade do arquipélago. Entretanto, estes “relatos”

foram produzidos séculos depois. Como podemos, entdo, dar conta de acessar
documentagdo primaria sobre o processo da chegada do budismo no Japao?

O tema ja foi discutido entre autores no campo da histoéria, dos estudos de
religido, e entre arquedlogos, além daqueles que escreveram de dentro da prépria
vida religiosa, embora haja também alguns autores que realizam trabalhos
interdisciplinares®. Entretanto, a tendéncia é que cada um destes grupos se configure
como uma vertente distinta ao olhar para um mesmo episdédio. Ha ainda diferentes
abordagens dentro de cada uma destas disciplinas. Apesar disto, as circunstancias
da chegada do budismo ao Japdo ndo estdo de todo claras para o pesquisador
contemporaneo. Muitas publicagbes recentes que abordam a chegada do budismo ao
Japdo apresentam ideias desatualizadas e ultrapassadas sobre o assunto, quer se
trate de trabalhos produzidos no Japdo ou no exterior. No Brasil, a situacdo é ainda
mais complicada, uma vez que grande parte das publicacdes que chegam ao pais sdo
traducdes de obras escritas décadas atras, ou entdo estudos que usam estas obras
como fonte, principalmente por ndo serem escritas por especialistas deste periodo.
Grande parte do que se escreveu sobre este tema fora do Japao faz parte de estudos
gue, embora foquem em periodos muito posteriores, voltam a antiguidade para fins
de contextualizacdo ou para tracar uma narrativa de origens em tempos imemoriais
para fendmenos atuais®.

Uma excecdo digna de nota é a publicacdo na revista Estudos Japoneses do
resumo da palestra denominada “A introducdo do budismo no Japao,” conferida por
Ricardo Mario Gongalves para o Centro de Estudos Japoneses da USP em 1987. O

presente artigo pretende retomar o trabalho iniciado por Gongalves e expandir seu

3 Por vezes, a segunda metade do periodo Kofun é chamada de Asuka. Esta nomenclatura envolve alguns
problemas de ordem teérico metodoldgica, como a prépria marginalizacdo da cultura material em favor
de documentacdes escritas que sequer podem ser consideradas primérias. Por isso, optamos por ndo
adota-la no presente artigo.

4 A escrita, na forma dos ideogramas chineses, chegou ao arquipélago na mesma época que o proprio
budismo, e este certamente teve um papel central em sua consolidagéo.

5 Alguns exemplos s&o: Yoshida, 2006a; McCallum, 2001 e 2009; Piggott, 1997; e Steinhardt, 2011.

6 Ver, por exemplo, Pereira, 2006.

18



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

escopo de discussdo, bem como complementa-lo com informacdes advindas das
principais producoes feitas na area desde entdo. Pretende também explorar alguns
problemas de ordem tedrico-metodoldgica envolvidos na interpretacdo das principais
fontes comumente utilizadas para pensar o tema.

Para isso, partiremos da argumentacdo dos especialistas em estudos de
religidao William E. Deal e Brian Ruppert (2015) e expandiremos o escopo de seu
argumento. Eles sugerem que, além da abordagem mais comum para o tema, que
foca na chegada do budismo e subsequentes desenvolvimentos nos séculos
seguintes, também é necessario olhar mais demoradamente para os séculos que
antecederam a chegada do budismo. Tal estratégia permite compreender as
condicdes e multiplos contextos que possibilitaram a adogdo de diversos elementos
budistas pelas elites centralizadoras de Yamato (DEAL & RUPPERT, 2015: 3).
Ademais, queremos ir além do que Deal e Ruppert sugeriram e propor que a forma
mais proficua de fazé-lo é olhando para as evidéncias arqueoldgicas de forma
interpretativa e ndo apenas ilustrativa. Esta discussdao abre também espaco para
guestionarmos até que ponto uma transmissao do budismo de um chefe de Estado
para outro, conforme narrado nas fontes escritas, foi de fato o evento mais relevante
no que concerne a entrada e disseminacao do budismo no arquipélago japonés. Aqui
partiremos novamente de Deal e Ruppert (2015: 6-8) para defender que existiram

duas rotas diferentes de entrada do budismo.

1 O budismo e a rota da seda

Primeiramente, cabe ressaltar que o termo budismo ndo se refere a um
fendmeno singular e homogéneo, mas a um conjunto de experiéncias plurais e
complexas (DEAL & RUPPERT, 2015: 1). Com isso em mente, e embora definir uma
religido seja sempre uma tarefa ingrata, aqui seguiremos a definicdo do arquedlogo
Mizoguchi Ko6ji” (2002: 223) para o budismo: “um conjunto de crengas e principios
formais e codigos de pratica e itens materiais relacionados”. Tendo surgido,
inicialmente, no subcontinente indiano por volta do século V ou VI AEC, o budismo
viajou ao longo da Rota da Seda durante séculos antes de chegar ao arquipélago
japonés quase um milénio depois. Alcancou a China por volta do primeiro século da
era comum, e ja estava presente em quase toda a peninsula coreana, aquela altura
dividida em trés reinos - Paekche, Silla e Koguryo - ao menos desde o século V, mas

ainda levaria um tempo até que ele se estabelecesse no arquipélago.

" Todos 0s nomes japoneses neste artigo seguem sua ordem original, sobrenome seguido de nome.

19



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

Conforme ja explicado por Gongalves, o tipo de budismo que chega ao Japao
por via da peninsula coreana® é o Mahayana, diferente da tradicdo Theravada
praticada em paises do sudeste asiatico (GONCALVES, 1988: 53-55). O termo
Mahayana significa Grande Veiculo, pois surgiu como um movimento de critica ao
tipo de budismo monastico existente até entdo. Seus proponentes consideravam a
tradicdo monastica muito estrita e limitadora, no sentido de que nao possuia muito
espago para que os praticantes leigos alcangassem a salvagao, enquanto estivessem
em suas vidas seculares. O budismo Mahayana opera com a ideia de que os
praticantes leigos também podem alcancgar a salvagao, ainda que o meio para fazé-
lo varie enormemente de uma corrente ou escola para outra. Outra carateristica
deste tipo de budismo em termos doutrinarios, e que se fara sentir fortemente no

Japao, é a grande atengdo dedicada aos multiplos budas e bodhisattvas.

2 Fontes e problemas

2.1 A chegada do budismo de acordo com a documentagao escrita

Os mais antigos registros escritos a que temos acesso sdo todos datados de
muitos séculos depois do evento que relatam, sempre posicionado no século VI,
embora haja discrepancias com relacdo ao ano em que a “transmissdo” teria ocorrido.
A sequir, irei apresentar alguns dos possiveis motivos para essas divergéncias nas
datas.

O primeiro documento que narra o episodio do envio dos materiais budistas
para o Japao é o Nihon Shoki, compilado por volta do ano 720, inicio do periodo Nara
(710-794). Esse documento localiza o episédio no ano 552. Em seguida, temos
alguns documentos posteriores que tém em comum a data de 538 para a chegada
do budismo no Jap&o. Sdo eles: Jogd Shotoku Ho6 Teisetsu e BafEiE T4, uma
suposta biografia do principe Shotoku com datacdo estimada por volta inicio do
periodo Heian (794-1185); Gangoji garan engi narabini ruki shizaicho ¢3¢ %t

FHHtre & MME compilado em 747, mas suspeito de ser uma falsificagdo do periodo Heian; e

Gangoji engi jtHLFE#%iE, uma histdria do templo Gango datada da segunda metade
do século VIII.
Kojiki 1= 7c (Registro das Coisas Antigas) e Nihon Shoki (Cr6nicas do Japdo)

sdo duas cronicas encomendadas pela corte imperial no século VIII, as primeiras

8 A tradicfo localiza no reino coreano de Paekche a rota do budismo entre a peninsula e o arquipélago
japonés, como veremos em maior detalhe mais adiante.

20



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

obras de carater historiografico® a serem produzidas no Japdo. Em teoria, o Nihon
Shoki seria uma compilacdo de registros mais antigos, mas até hoje nao foram
encontradas provas da existéncia deste registros anteriores ou de seu conteddo.
Mesmo que, de fato, tenha sido esse o caso, o conteldo certamente teria sido
fortemente editado para se adequar aos propdsitos daqueles que ordenaram a
compilagdo (Deal, 2017: 187).

2.2 Nihon shoki como fonte primaria

Por muito tempo, as narrativas contidas nas crbonicas foram consideradas
como a verdade factual da historia japonesa (YOSHIDA, 2016: 218-223). Mesmo que
a historiografia ja tenha produzido inumeras indicagées de que ndo se pode tratar
este — ou qualquer outro — documento histérico como portador de uma verdade
factual sobre o passado, principalmente quando escrito séculos depois dos fatos
narrados, a discussao esta longe de encerrada.

Kume Kunitake (1839-1931) foi um dos primeiros historiadores profissionais
a aplicar métodos de historiografia moderna a analise de documentacdo primaria e
figura central no estabelecimento da histéria enquanto disciplina académica no Japao
(MEHL, 1993). Formado pela tradicdo positivista de Ranke e forte influéncia
confucionista (ZHONG, 2012: 6-7), ja na virada do milénio Kume questionava,
embora de forma moderada e com grandes ressalvas, o status intocavel do Nihon
Shoki e propunha uma abordagem objetiva, especialmente no tocante ao principe
Shotoku (KUME, 1905). Tsuda Sokichi (1873-1961) também prop6s uma analise
objetiva das cronicas enquanto fontes histdricas. Ainda que suas proposicoes tenham
sido bastante moderadas, ele foi acusado do crime de blasfémia contra a dignidade
imperial, no que ficou conhecido como "incidente Tsuda", que se desenrolou entre
1940 e 1942 (YOSHIDA, 2016: 46). Outros intelectuais da época também tentaram
fazer este tipo de estudo, mas sempre enfrentavam intensa perseguicao de grupos
conservadores e, as vezes, do préprio governo.

ApOs a derrota do Japdao na Segunda Guerra Mundial, o imperador fez uma

declaragdo publica negando seu status divino. A partir de entdo, os intelectuais

9 Ha discussoes a respeito do tipo de obra as cronicas representariam, a depender dos critérios que se
utiliza para classificar uma obra como escrita da histéria ou ndo. Tomamos o posicionamento de que por
apresentarem uma narrativa que busca registrar e explicar o passado, embora em termos diferentes
daqueles familiares para o ocidente. Alguns autores, como Donald Keene (1983) defendem que elas
devem ser consideradas obras de literatura; outros como Furuya Daisuke (2002) posicionam as cronicas
dentro da tradicdo chinesa da escrita da historia; David Lurie (2016) propde um carater multifacetado que
inclui mito, historia, lenda e poesia, semelhante ao que Joan Piggott (1997) chama de mito-historia.

21



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

passaram a ter mais liberdade de expressar os resultados de estudos que pudessem
contradizer a narrativa oficial da casa imperial, contida no Nihon Shoki (YOSHIDA,
2016: 224). Como consequéncia, a veracidade das narrativas miticas!®, que
tracavam a origem dos japoneses e da prépria familia imperial aos deuses, passou a
ser negada. Isso influenciou a forma como a histéria do Japao aparecia nos livros
didaticos. Se antes as criangas aprendiam a narrativa mitolégica com sendo a histéria
do seu povo, no poés guerra elas passaram a aprender sobre o Japdo antigo através
dos achados e pesquisas arqueoldgicas. No entanto, apenas essa camada mais antiga
do texto foi problematizada, de maneira que as narrativas relativas a periodos mais
recentes permanecem em muitos livros didaticos até hoje. Sendo assim, as criancas
aprendem sobre temas como a chegada do budismo, os feitos do principe Shotoku
através do Nihon Shoki, contrastando com o conteldo arqueoldgico a partir do qual
aprendem sobre os periodos anteriores (YOSHIDA, 2016: 4, 23-25).

Nas ultimas décadas se tornou comum entre os especialistas o entendimento
de que estes documentos foram produzidos com objetivo de legitimar a dinastia
reinante, um contexto no qual o sistema imperial e as questdes de sucessao eram
ainda muito recentes e um tanto frageis. Apesar deste reconhecimento, muitos ainda
continuaram considerando que as partes referentes ao século V/VI em diante sdo
historicamente corretas, embora os argumentos para sustentar tal defesa

frequentemente sejam um tanto fracos ou sequer sejam apresentados!!,
2.3 O conteudo da narrativa normativa

O relato do Nihon Shoki se inicia com o envio de itens budistas como presentes
ou tributo pelo rei de Paekche, um dos trés reinos coreanos da época, para o

imperador Kinmei (509-571) do Japao:

552 EC. Inverno, 10° més. O rei Sydng-myong [...] de Paekche enviou Kwi-si
da divisdao ocidental, Tal-sol, Nu-ri Sa-chi-hyé com um presente para o
Imperador contendo uma imagem do Buda Sakyamuni em ouro e cobre,
diversos estandartes e dosséis e muitos volumes de sutras. Separadamente,
ele apresentou um memorial no qual ele louvou o mérito de difundir e cultuar
o Dharma, dizendo: “esta doutrina é a superior dentre todas as doutrinas.
Porém, ela é dificil de explicar e é dificil de compreender. Até mesmo o Duque
de Chou e Conflcio ndo foram capazes de compreendé-la. Esta doutrina é
capaz de criar mérito carmico e retribuicdo sem medida e sem limites e assim
levar ao alcance completo da mais alta sabedoria. Imagine um homem de

10 Contidas na parte inicial do Nihon Shoki e também no Kojiki.
11 As argumentacdes de Sonoda (1993: 371, 372) sdo um exemplo bastante ilustrativo, apesar de ndo se
tratar de um trabalho tdo recente.

22



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

posse de uma jbéia que realiza desejos e que tem todos os seus desejos
realizados. Assim é com o tesouro desta maravilhosa doutrina. Cada oracédo é
atendida, nenhuma necessidade deixa de ser provida. Além disso, desde a
distante india, ela se estendeu aos trés reinos coreanos, onde ndo ha ninguém
que ndo a receba com reveréncia. Portanto, eu, rei Mydng de Paekche, seu
vassalo, humildemente despachei meu servo Nu-ri Sa-chi-hyé para transmiti-
la para o pais Imperial, para cumprir a palavra do Buda: “minha lei se
expandira para o leste” (ASTON, 1896: 65, 66).

A narrativa segue, explicando que houve divergéncias entre os lideres das
mais poderosas familias adjacentes ao imperador Kinmei, os Soga e os Mononobe, e
seus respectivos aliados. Enquanto Soga teria advogado a favor da adocao do
budismo, Mononobe e Nakatomi se posicionaram contrariamente, considerando os
budas como deidades estrangeiras, em oposicdo aos kami locais. Este € um ponto
importante para a discussao, que retomaremos mais adiante.

O que ocorre em seguida é que, como ndao ha um consenso, o imperador
decide dar a imagem e os outros itens recebidos para Soga no Iname, chefe do cla
Soga, para que ele a instalasse em sua casa. Pouco depois, o imperador acaba
ordenando que a imagem seja atirada em um canal e seu templo incendiado, e como
consequéncia um grande incéndio se iniciou no palacio e destruiu parte deste
(ASTON, 1896: 65, 66). Mesmo nas secOes referentes aos reinos dos imperadores
seguintes - Bidatsu, Yomei e Sushun - este conflito entre apoiadores e detratores do
budismo perdura. Eventualmente, os Soga alcancam a vitdéria final sobre os
Mononobe em um enfrentamento armado com a participacdo do jovem principe
Shotokut?,

2.4 Construcao da narrativa da chegada do budismo no Nihon Shoki

Somente a divergéncia das datas entre as diferentes documentagodes e o
proprio fato de nenhuma delas datar de um periodo sequer proximo do suposto
episodio ja sdo suficientes para provocar um sinal de alerta em qualquer historiador
experiente. Porém, ha evidéncias ainda mais concretas para questionar a
autenticidade da narrativa. Embora ndo seja a Unica, a passagem sobre a introdugao
do budismo é uma das que tém sido consideradas uma completa fabricacdo dos
compiladores do Nihon Shoki no século VIII. De acordo com o historiador do Japao

antigo Yoshida Kazuhiko, uma das evidéncias para esta afirmacdo é o fato de a

12 Segundo a tradicao, posteriormente o principe viria a ter um papel central na disseminag&o do budismo
pelo Japdo. Uma discussdo mais aprofundada do tema foge ao escopo do presente artigo, porém o leitor
interessado pode consultar Yoshida, 2006b.

23



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

passagem conter referéncia a uma versdo do sutra Suvarnaprabhasa. O problema é
gue este texto sequer havia sido traduzido do Sanscrito para o chinés até o ano 703,
e portanto ndo poderia estar presente no arquipélago japonés em 552 (2006a: 145).
Apesar de esta tese da ligacao entre o sutra e o Nihon Shoki ter sido proposta pela
primeira vez em 1961, pelo historiador Inoue Kaoru (YOSHIDA, 2006b: 13), ainda
ha resisténcia a ela. A resisténcia ocorre principalmente por parte dos historiadores
japoneses, embora isso acabe transparecendo também em trabalhos de autores no
cenario internacional, pois eles usam os especialistas japoneses como referéncia.
Yoshida chama isso de “o feitico do Nihon Shoki”, no sentido de que nao importa o
gue se faca, ele continua exercendo uma espécie de forca sobre as pessoas, inclusive
0s pesquisadores, que nao pode ser quebrada, mas da qual precisamos tentar nos
libertar (2016: 27-29).

Outro fator que sugere o carater ficticio da passagem é a data em si. O ano
552 é considerado na China como sendo o inicio do mappo, a idade do declinio do
dharma segundo a doutrina budista, que envolve, entre outras coisas, discursos de
promocao e disseminacdo do budismo (YOSHIDA, 2006b: 14, 15). Assim, faria todo
o sentido que no periodo Nara se acreditasse que o budismo teria entrado na ultima
regidao do leste no primeiro ano do mappo. Os eventos que se desenrolaram na
narrativa em seguida a chegada do budismo teriam sido criadas de forma a
representar as inimeras provacgdes as quais acreditava-se que o budismo e sua
expansdo estariam sujeitos na era do mappd (YOSHIDA, 2006b: 16, 17). E o caso da
querela entre as familias Soga e Mononobe, cuja resolugdo, por sua vez, simbolizaria
a superagdo dos obstaculos e o caminho aberto para o florescimento do budismo.
Portanto, a narrativa contida no Nihon Shoki é apenas uma reproducdo fiel do
discurso do mappd!3, ao invés de um relato histérico de eventos reais. E muito
provavel que ndo haja uma data especifica para a chegada do budismo e que isso
sequer tenha acontecido como um evento Unico ao invés de um longo processo.

Ndo obstante, apesar de a veracidade histdrica das cronicas ja ter sido
sistematicamente questionada iniUmeras vezes desde Tsuda Sokichi, o episédio da
introducdo do budismo contida no Nihon Shoki ainda aparece mencionado de forma
acritica em muitas obras recentes (YOSHIDA, 2016: 224). E precisamente esse o
efeito do feitico do Nihon Shoki, conforme proposto por Yoshida: por ter se tornado
a grande narrativa normativa, ela é tao poderosa, e esta de tal forma entranhada na

maneira como 0s japoneses pensam sobre seu proprio passado e suas origens, que

13 para um resumo em inglés do argumento, ver YOSHIDA, 2006b.

24



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

é extremamente dificil de desvencilhar estes elementos um do outro (2016: 218-
225).

3 A histéria contada através da cultura material

3.1 O arquipélago japonés no século VI

Se considerarmos, como exposto acima, que a passagem contida no Nihon
Shoki é uma fabricagdo posterior, como o budismo chegou ao Japdo, afinal?
Primeiramente, se faz necessario compreender o panorama mais amplo da sociedade
do arquipélago durante o periodo Kofun (250-710) de acordo com o que nos conta a
cultura material, como alternativa ao uso do Nihon Shoki como fonte.

No século VI o poder das elites da regido de Yamato ainda ndo estava tdo
consolidado quanto as crénicas do século VIII, encomendadas pelos descendentes
deste mesmo grupo, queriam fazer parecer. Embora houvesse inegavelmente um
grau de centralizacdo maior que nos séculos anteriores em torno deste grupo, este
poder ainda era instavel e fragil em muitos aspectos. Naquele periodo, apesar de um
dos grupos da elite da regido de Kinki'# ja ter consideravel preponderancia os lideres
de outros grupos familiares da area ainda tinham bastante poder, bem como alguns
lideres locais de regides mais afastadas, que controlavam o fluxo de bens e pessoas.
Um exemplo é a atuacdo de Tsukushi no Iwai (morto em 527), lider local do norte da
ilha de Kyushu, ponto de contato mais proximo entre o arquipélago japonés e a
peninsula coreana. Ele € mencionado apenas brevemente no Nihon Shoki como tendo
liderado uma rebelido armada contra o poder central constituido (ASTON, 1896: 15,
16). Entretanto, as evidéncias arqueoldgicas sugerem que a situacao foi muito mais
parecida com uma competicdo entre elites poderosas e uma resisténcia a tentativa
de estabelecer um controle direto sobre as elites regionais por parte de Yamato
(STEPHENSON, 2019).

Tampouco havia no Japdo daquele periodo um governo semelhante ao
sistema imperial que viria a se estabelecer ali posteriormente, ao contrario do que
tenta fazer crer o Nihon Shoki e apesar do discurso oficial sustentado pelos

defensores da familia imperial. Até o tempo presente, a Casa Imperial mantém a

afirmativa de que os tumulos gigantescos construidos naquele tempo (kofun &)

pertenciam aos imperadores japoneses da época dos quais o Imperador atual descenderia

14 Embora o termo possa ter outros significados em outros momentos da histéria, aqui o utilizamos para
nos referirmos a regido que corresponde aproximadamente as atuais provincias de Nara, Osaka e Kyoto.

25



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

de forma direta'®>, Para Yoshida, o sistema imperial comega apenas por volta do final

do século VII e inicio do VIII, o que coincide com o periodo em que o Nihon Shoki foi
compilado (YOSHIDA, 2016: 3).

3.2 Duas rotas

A longa histéria do budismo no Japao é frequentemente pensada em termos
de suas relagcbes com o Estado em cada época, e a abordagem da chegada do
budismo ndo é diferente. Entretanto, essa analise da conta apenas a faceta “oficial”
das primeiras experiéncias budistas no arquipélago. Alternativamente, Deal e
Ruppert (2015: 17, 18) defendem!® que houve duas rotas diferentes no processo da
entrada do budismo.

A primeira rota corresponde a entrada oficial do budismo,ou melhor, a
narrativa da entrada oficial, tal como é contada pelo Nihon Shoki. A linhagem de
Yamato era o grupo preponderante dentre as elites de Kinki, e controlava esta rota
direta de comunicacdo com os governantes dos reinos coreanos. Dentro deste
contexto, o grupo adotou o budismo de forma sistematica enquanto um projeto
politico de sustentacdo do poder que espelharia parcialmente as instituicdes
existentes na peninsula e no continente. Paralelamente a esta primeira rota, ou
possivelmente até anterior a ela, a segunda rota representa a presenca nao-oficial
da religido no arquipélago, junto com outros tragos culturais de origem coreana. Estes
Gltimos estiveram presentes desde o tempo dos portos de comércio do final do
periodo Yayoi, até os numerosos assentamentos de imigrantes vindos da peninsula
no século VI.

Essa ndo é uma ideia nova. Ela ja vinha circulando no meio académico japonés
por algumas décadas. O historiador do budismo Kasahara Kazuo, ja em 19777, falava
de dois caminhos de transmissao do budismo: o oficial e o privado. O primeiro
ocorreu com o presente do rei de Paekche para o imperador Kinmei em 53818, O
segundo esta relacionado a imigrantes especificos que teriam trazido sua fé consigo

e praticado-a no interior de seus lares, sem que isso tivesse um real impacto na

15 O site oficial da Agéncia da Casa Imperial oferece a genealogia da linhagem imperial, iniciando por
Jinmu, neto da divindade solar Amaterasu. Disponivel em: https://www.kunaicho.go.jp/e-

about/genealogy/pdf/keizu-e.pdf. Acessado em 10 de maio de 2021.
16

17 Na lista de referéncias, este trabalho aparece com a data 2001, porém esta é apenas a data de
publicacdo da tradugdo para o inglés. O original em japonés foi publicado em 1977.

18 Data mais aceita na época em que Kasahara escreveu, devido & descoberta dos problemas envolvendo a
data anteriormente aceita de 552, mencionados acima.

26


https://www.kunaicho.go.jp/e-about/genealogy/pdf/keizu-e.pdf
https://www.kunaicho.go.jp/e-about/genealogy/pdf/keizu-e.pdf

RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

sociedade japonesa como um todo (KASAHARA, 2001: 50-52). Em uma publicagao
muito mais recente, o especialista em estudos de religido Matsuo Kenji também
segue exatamente a mesma abordagem que Kasahara (MATSUO, 2007: 16). O
historiador Tamura Enchd, em quem Deal e Rupert majoritariamente se baseiam, se
refere as duas rotas como imperial/real e individual, mais focada nos atores sociais
envolvidos em cada uma. Ndo obstante, ele trabalha com uma divisdo ndo sé entre
rotas, mas também entre tipos de budismo: o budismo dos templos e o doméstico.
O primeiro contou com a patronagem imperial para a enorme mobilizacdo de forga
de trabalho e recursos necessarios para a construcdo de templos voltados para rituais
com finalidade de proteger o “reino”. J& o segundo, apresentava uma transmissao
informal entre individuos e girava em torno de imagens de budas e bodhisattvas
mantidas em suas residéncias (TAMURA, 1996: 6-8 apud. DEAL & RUPPERT, 2015:
18). Naturalmente, estes sdo apenas alguns exemplos dentre as muitas obras das
Gltimas décadas que mencionam o tema. Ainda assim, é digno de nota que, apesar
do consideravel espaco de tempo que separa estas obras, todos os trés autores
utilizaram exclusivamente fontes escritas para tratar do tema. O modelo das duas
rotas de Deal e Rupert é mais complexo que estes, pois faz referéncia também a
cultura material além das fontes textuais.

A seguir, pretendo demonstrar como as duas rotas aparecem de formas
diferentes na documentacdo material e tentar compreender porque o budismo nao
se espalhou por todo o arquipélago desde o inicio dos contatos. Para tanto, iremos
olhar com mais atencao para a segunda rota proposta por Deal e Ruppert e ir um

pouco além do uso por vezes ilustrativo que eles fazem das evidéncias arqueoldgicas.

3.3 O budismo na esfera de interacao do Mar da China

O Japao do século VI estava em contato constante com a peninsula coreana,
como pode ser observado no registro arqueoldgico, a exemplo dos bens funerarios
encontrados nos tumulos kofun daquele periodo. Pode-se verificar uma elevada
quantidade de itens de proveniéncia coreana, se comparado com os tumulos dos
séculos anteriores, que possuiam muito mais artigos chineses da dinastia Wei (386-
534). Para a historiadora Joan Piggott (1997) e a arqueodloga Gina Barnes (1993),
ambas especialistas em Japao antigo, podemos falar de uma esfera de interagao no
Mar da China, com constantes contatos e trocas multidirecionais entre as regides
banhadas pelo mesmo. Deal e Ruppert (2015: 15) localizam a circulagdao de ideias e

materiais budistas na regiao dentro do contexto mais amplo desta esfera.

27



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

O arquipélago japonés encontrava-se na periferia do mundo chinés, no sentido
de que a China e seus modelos culturais, politicos, econdmicos, etc., exerciam uma
influéncia em grau variavel para as sociedades de seu entorno. As elites de Kinki, em
seu longo projeto de poder, viram nas instituicdes chinesas um meio eficaz de
implementar um controle ainda mais centralizado do que haviam conquistado até
entdo. Dessa forma, a chegada oficial do budismo ao arquipélago japonés, bem como
sua adogdo por parte de certos grupos da elite e, posteriormente, dos governantes,
deve ser entendida como parte das disputas por poder e influéncia entre diferentes
grupos das elites.

Para o historiador Kuroda Toshio (1981), o budismo ndo foi o Unico sistema
religioso em circulagdo no leste asiatico a entrar no Japdao em algum momento da
antiguidade. Ideias relacionadas ao confucionismo também estavam em circulagdo
nessa mesma época (DEAL & RUPERT, 2015: 15), assim como outras praticas
populares chinesas. O tacismo também estava presente no arquipélago pelo menos
desde o periodo Yayoi (1000 AEC-250 EC). Isto pode ser verificado pela presencga de
espelhos de proveniéncia chinesa encontrados em contextos rituais e funerarios pelo
menos desde os anos finais da dinastia Han Anterior (206 AEC-24 EC) (MIZOGUCHI,
2013: 166; KANESAKI, 1986: 124). Considerando este intenso intercambio, pode-se
afirmar com elevado grau de certeza que os habitantes do arquipélago, ou ao menos
as liderancas locais, ja estavam cientes da existéncia do budismo por bastante tempo
antes da data de sua chegada oficial.

Isso significa que, mesmo ja tendo conhecimento do budismo antes, as elites
de Kinki ndo o adotaram de forma sistematica até meados do século VI. Foi somente
guando houve a convergéncia de um contexto politico propicio e um interesse por
parte das elites de Kinki em trazer o budismo de forma oficial para o arquipélago,
que a sua disseminacao ocorreu sistematicamente, apesar de ideias e materiais
budistas ja estarem presentes desde antes. Isto é importante porque traz para a
discussdo a questdo da agéncia dos atores sociais do lado do arquipélago, que
tradicionalmente tém sido vistos como receptaculos de uma civilizagao superior. Uma
evidéncia muito clara disto é o uso frequente do termo “transmissdo” para se referir
a chegada do budismo, tanto em japonés quanto em inglés e portugués, quando na

realidade eles agiram motivados por seus proprios interesses em adotar o budismo.

3.4 O inicio da cultura material budista no Japdo

Agui retomaremos a no¢do, mencionada anteriormente, de que ao contrario

do que sugere o Nihon Shoki e as outras documentagdes escritas, a entrada do

28



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

budismo no arquipélago nao foi pontual e sim um processo multifacetado
(MCCALLUM, 2009: 3). Nesta secao explicarei de que maneira o registro arqueoldgico
pode sustentar esta tese. Os vestigios materiais mais antigos relacionados ao
budismo no Japdo datam aproximadamente da segunda metade do século VI e inicio
do VII. Observemos mais de perto alguns destes vestigios.

Mesmo que ndo nos voltemos para o Nihon Shoki, é possivel afirmar que o
budismo chegou ao Japdo por via da peninsula coreana. A grande maioria dos
vestigios mais antigos do Japdo seguem os mesmos padrbes estilisticos daqueles
encontrados na peninsula. Ademais, as evidéncias arqueoldgicas obtidas
independentemente de qualquer referéncia cruzada com a documentacdo escrita
igualmente apontam para o reino de Paekche como a rota mais provavel. A razdo
para esta afirmativa é o fato de que, embora haja alguns artefatos e templos
estilisticamente mais proximos ao reino de Silla, estes geralmente sdao datados de
um periodo ligeiramente posterior aos exemplares relacionados ao estilo de Paekche.
Além disso, os vestigios que apresentam influéncia de Paekche sdo muito mais
NUMerosos.

Enquanto os templos no estilo de Paekche comecam a aparecer na ultima
década do século VI e continuam século VIII adentro, as estatuas comegam a
aparecer um pouco antes, em meados do século VI. Um dos exemplares mais antigos
€ a estatua de um bodhisattva em pose sentada meditativa, hoje sob a guarda do
Museu Nacional de Tokyo. Embora alguns especialistas no passado tenham localizado
a data de producao desta peca no final do século VI ou inicio do VII, o historiador da
arte Donald McCallum argumenta que ela teria sido produzida na metade do VI ou
até mesmo antes, por preceder em termos estilisticos a escola Tori, estilo tipico do
século VII (MCCALLUM, 2001: 158-159). Um exemplar semelhante mas um pouco

posterior € uma outra estatua de um bodhisattva em pose sentada de meditacao do

Kanshoin &kt (Nagano) (INAMOTO, 2003b: 230; MCCALLUM, 2001: 175-176). Podemos
citar também a estatua do bodhisattva Kannon segurando uma jéia do Kanshinji #.055F
(Osaka), datada de 658 (INAMOTO, 2003e: 244).

Em 668, a peninsula foi unificada por Silla, aliado & poderosa dinastia Tang da China,
e partir de entdo, como seria de se esperar ja que o reino de Paekche foi conquistado por
Silla em 663 e deixou de existir, os itens que foram importados pelo Japao passaram a ser do
estilo de Silla. Templos de estilo ligado a Silla sé comegam a aparecer nessa época, embora

a construcdo de exemplares no estilo de Paekche ndo tenham cessado no Japdo mesmo com

29



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

a obliteracédo do reino. O exemplar mais antigo é o Yakushiji #£al=F, templo datado da década
de 680. Em termos de estatuas, temos uma triade do Buda Yakushi em bronze pertencente
ao mesmo templo (INAMOTO, 2003a: 232) e uma estatua do bodhisattva Kannon (INAMOTO,
2003c: 234), ambas do final do século VII. Entretanto, alguns itens produzidos localmente,
bem como as referéncias arquiteténicas utilizadas na construgdo de templos ainda
continuaram incluindo elementos de Paekche. Isto provavelmente se deveu a presenga de
imigrantes vindos de Paekche que se estabeleceram no Japao fugindo das guerras no
continente.

E o que podemos depreender disto tudo? A evidéncia material apresentada
até aqui sugere que o budismo inicialmente chegou ao arquipélago por via de
Paekche, muito provavelmente através dos imigrantes e ndo por uma adogao por
parte das elites japonesas de uma tradicao continental. Se fosse apenas este o caso,
de que forma poderiamos explicar a continuidade da influéncia estilistica de Paekche,
mesmo apods este reino ter sido derrotado e deixado de existir? O que faria mais
sentido seria que tivessem se voltado completamente para o estilo da nova poténcia
peninsular, Silla, que nao foi o que aconteceu.

Ademais, existe uma peca que ndo se encaixa de maneira suficientemente
clara neste quebra-cabega. Asukadera 7 5=, considerado o primeiro templo budista
a ter sido construido no arquipélago japonés, é datado de aproximadamente 590,
segundo os especialistas (MCCALLUM, 2009: 4). Mizoguchi (2013: 324) e a
historiadora da arte Nancy Steinhardt (2011: 49) associam a configuracdo das
estruturas do templo, bem como o estilo das telhas decoradas ao reino coreano de
Koguryo. Este talvez seja o elemento que comprova de forma mais clara o carater
processual, e ndo pontual, da chegada do budismo ao arquipélago. Fica evidente que
o budismo entrou no arquipélago sucessivamente em diferentes momentos, em
diferentes pontos geograficos, e pelas méaos de diferentes atores sociais.

Outra evidéncia neste sentido é a existéncia de templos construidos na virada
do século VI para o VII em regides extremamente distantes de Kinki, como o norte
da ilha de Kyushu e no leste de Honshu (PIGGOTT, 2007: 95; SUDA, 1991: 26-27).
Ambas regiGes eram areas de entrada constante e estabelecimento de imigrantes e
estavam localizadas na periferia da esfera de controle das elites de Kinki. O
arquedlogo Suda Tsutomu coloca o nimero de templos construidos até o século VII
encontrados em cada area do Japdo em perspectiva: 35% na regido de Kinki/Kinai,

34% na parte leste do Japao e 31% na parte oeste (SUDA, 1991: 27). Estes niUmeros,

30



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

sem duavida, contam uma histéria bem diferente da normativa em que a presenca
budista teria inicialmente ficado intensamente concentrada em Kinki e sé depois
comecado a se expandir para outras regides. Uma investigacdo cuidadosa deste
tema, entretanto, requer o espago de um artigo inteiro, portanto precisa ser

retomada por pesquisas futuras.

Consideracoes finais

ApOs apresentar algumas das discussdes ocorridas desde o advento da
historiografia moderna até hoje, considerando autores tanto de dentro quanto de fora
do Japao, concluimos que fica clara a impossibilidade de considerar o Nihon Shoki e
outros documentos posteriores como fontes primarias no que concerne a chegada do
budismo.

Longe de esgotar o assunto, apresentamos aqui apenas algumas das
abordagens que foram e que tém sido feitas na area. Delineamos alguns
apontamentos que sugerimos que sejam levados em consideracdao pelos
pesquisadores interessados em pensar a historia do budismo ou mesmo o Japdo
antigo de forma geral, e propusemos alguns questionamentos que precisardo ser

encarados pelas pesquisas futuras na area.

Referéncias

ASTON, W.G. Nihongi: Chronicles of Japan from the Earliest Times to A.D. 697.
London: Kegan Paul, Trench, Tribner & Co. Limited, 1896.

BARNES, Gina. China, Korea and Japan: The Rise of Civilization in East Asia. London:
Thames & Hudson, 1993.

DEAL, William. “Religion in Archaic Japan”. In: FRIDAY, Karl. Routledge Handbook of
Premodern Japanese History. Abingdon: Routledge, 2017, pp. 187-201.

DEAL, William: RUPPERT, Brian. A Cultural History of Japanese Buddhism. Oxford:
Wiley Blackwell, 2015.

GONCALVES, Ricardo Mario. “A introducdo do budismo no Japao”. Estudos japoneses.
Sao Paulo, vol. 8, pp. 53-60, 1988.

INAMOTO, Yasuo. “Buddha Triad”. In: RICHARD, Naomi. Transmitting the Forms of

Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New York: Japan Society, 2003a,
p. 232.

31



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

“Seated bodhisattva in ‘pensive’ posture”. In: RICHARD, Naomi.
Transmitting the Forms of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New
York: Japan Society, 2003b, p. 230.

. “Standing Avalokitesvara”. In: RICHARD, Naomi. Transmitting the
Forms of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New York: Japan Society,
2003c, p. 234.

. “Standing bodhisattva”. In: RICHARD, Naomi. Transmitting the Forms
of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New York: Japan Society,
2003d, p. 228.

. “Standing ‘jewel-holding’ Avalokite$vara”. In: RICHARD, Naomi.
Transmitting the Forms of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New
York: Japan Society, 2003e, p. 244.

INOUE, Kaoru }:F#&. Nihon kodai no seiji to shikyd HALROEAL =%, Tokyo:
Yoshikawa Kobunkan, 1961.

JOSEPHSON, Jason. The Invention of Religion in Japan. Chicago: University of
Chicago Press, 2012.

KANESAKI Hiroshi. “Relationships Between Japan and Asia in Ancient Times:
Introductory Comments”. In: PEARSON, Richard J.: BARNES, Gina Lee: HUTTERER,
Karl L. Windows on the Japanese Past: Studies in Archaeology and Prehistory. Ann
Arbor: University of Michigan Center for Japanese Studies, 1986, pp. 121-124.

KASAHARA Kazuo. “Buddhism and the Nara Schools". In: KASAHARA Kazuo. A
History of Japanese Religion. Tokyo: Kosei Publishing Co., 2001, pp. 47-72.

KEENE, Donald. “The Kojiki as Literature”. The Transactions of the Asiatic Society of
Japan, Third Series, vol. 18, pp. 99-132, 1983.

KUME, Kunitake A CKFi. Jogd Taishi jitsuroku L= K1 E#k. Tokyd: Jogh Kyodkai,
1905.

KURODA Toshio. “Shinto in the History of Japanese Religion”. Journal of Japanese
Studies, Seattle, vol. 7, n. 1, pp. 1-21, 1981

LURIE, David. “"Myth and History in the Kojiki, Nihon Shoki, and Related Works”. In:
SHIRANE, Haruo. The Cambridge History of Japanese Literature. Cambridge:
Cambridge University Press, 2015, pp. 22-39.

MATSUO Kenji. A History of Japanese Buddhism. Kent: Global Oriental, 2007.

MCCALLUM, Donald. “The Earliest Buddhist Statues in Japan”. Artibus Asiae, vol. 61,
n. 2, pp. 149-188, 2001.

32



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

. The Four Great Temples: Buddhist Art, Archaeology, and Icons of
Seventh-Century Japan. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2009.

MEHL, Margaret. “Scholarship and Ideology in Conflict: The Kume Kunitake Affair,
1892"”. Monumenta Nipponica. Vol. 48, N. 3, 1993, pp. 337-357.

MIZOGUCHI, Koji. Archaeology, Society and Identity in Modern Japan. Cambridge:
Cambridge University Press, 2006.

. The Archaeology of Japan: From the Earliest Rice Farming Villages
to the Rise of the State. New York: Cambridge University Press, 2013.

. An Archaeological History of Japan: 30,000 B.C. to A.D. 700.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2002.

PEREIRA, Ronan Alves. “O budismo japonés: sua histéria, modernizacdo e
transnacionalizacao”. Ponto de encontro de ex fellows, Fundacdo Japdo, Sao Paulo,
v. 1, p. 1-28, 2006.

PIGGOTT, Joan. The Emergence of Japanese Kingship. Stanford: Stanford University
Press, 1997.

SONODA Koyu, com BROWN, Delmer. “Early Buddha Worship”. IN: BROWN, Delmer.
Cambridge History of Japan. Vol. 1. Cambridge: Cambridge University Press, 1993,
pp. 359-414.

STEINHARDT, Nancy. “The Sixth Century in East Asian Architecture”. Ars Orientalis,
vol. 41, pp. 27-71, 2011.

STEPHENSON, Noni. The Hollowed Stone: A Critical Look at the Life of Tsukushi no

Iwai During the Expansion of the Yamato State. Dissertacdo de Mestrado,
International Master’s Program in Japanese Humanities. 2019.

SUDA Tsutomu ZE 4. “Z6ji no hirogari &0 OA23 0 ", Kikan kokogaku Z=117% 1%, vol.
34, pp. 26-30, 1991.

TAMMURA Encho H#TEIE. Zusetsu Nihon bukkyd no rekishi: Asuka, Nara jidai X538 H
LB DOREL. S - ZRERFK. Tokyo: Kosei shuppansha, 1996.

TSUDA Sokichi HtH £45 5. Kojiki oyobi Nihon Shoki no shinkenkyd w350 & OV H AEH
DOHFSE. Tokyo: Rakuyodo, 1919.

. Nihon jodaishi kenkyd A A _EAEFZE. Iwanami Shoten, 1930

33



RIJHR XIV: 26 (2021) - Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum

. Nihon no shintdo B ARD#5E. Tokyo: lwanami Shoten, 1949.
. Shindai-shi no kenkyu #{X 5 O %2, Tokyo: lwanami Shoten, 1924.

YOSHIDA Kazuhiko #M—i%. Nihon Shoki no jubaku [ HAER] oW, Tokyo:
Shueisha, 2016.

. "Religion in the Classical Period”. In: SWANSON, Paul L.: CHILSON,
Clark. Nanzan Guide to Japanese Religions. Honolulu: University of Hawai’i Press,
2006a, pp. 144-162.

. “"Revisioning Religion in Ancient Japan”. Japanese Journal of Religious
Studies, Nagoya, vol. 30, n. 1/2, pp. 1-26, 2003.

. "The Thesis That Prince Shotoku Did Not Exist”. Acta Asiatica, Tokyo,
vol. 91, pp. 1-20, 2006b.

ZHONG, Yijiang. “Formation of History as a Modern Discipline in Meiji Japan”. Asia
Research Institute Working Paper Series, Singapore, n. 191, 2012.

34



