
 

Recebido em: 21/06/2021 

Aceito em: 29/06/2021 

 

Alguns apontamentos sobre a chegada do budismo ao Japão: fontes e 

problemas 

 

Some Notes on the Arrival of Buddhism in Japan: sources and problems 

 

Prof. Me. Larissa Bianca Nogueira Redditt1 

Kyushu University 

http://lattes.cnpq.br/1256662973025196 

Mestrando Daniel Aaron Feldbaum2 

Kyushu University 

 

Resumo: Por mais de um milênio, a narrativa imperial oficial da chegada do budismo 

ao arquipélago japonês no século VI, contida em fontes antigas como o Nihon Shoki, 

foi considerada um fato histórico. Ao longo do último século, novas descobertas 

arqueológicas mostraram que a história oficial é altamente problemática e em grande 

parte imprecisa. Apesar das evidências arqueológicas em contrário, muitos ainda 

aderem à história oficial ao escrever sobre este tópico. Este artigo examinará as rotas 

pelas quais o budismo chegou ao Japão com base em um diálogo entre arqueologia 

e história.  

 

Palavras-chave: Antiguidade japonesa, período Kofun, budismo, cultura material, Nihon 

Shoki. 

 
1 Larissa Redditt é mestre em Arqueologia pelo Museu Nacional (UFRJ). Atualmente, é mestranda em 

Humanidades Japonesas pela Universidade de Kyushu, Japão, e bolsista pelo Ministério de Educação, 

Cultura, Esporte, Ciência e Tecnologia do Japão – MEXT. É também coordenadora do Grupo de História 

e Arqueologia do Japão (LHER-UFRJ). 
2 Daniel Feldbaum é bacharel em Línguas e Culturas Leste-asiáticas e História pela Universidade de 

Indiana, Estados Unidos. Atualmente, é mestrando em Humanidades Japonesas pela Universidade de 

Kyushu, Japão. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

17 
 

 

Abstract: For over a millennium the official imperial narrative of the arrival of 

Buddhism to the Japanese archipelago in the sixth century put forth by ancient 

sources such as the Nihon Shoki has been taken as historical fact. Over the last 

century new archaeological findings have shown that the official story is highly 

problematic and largely inaccurate. Despite the archaeological evidence to the 

contrary, many scholars still adhere to the official story when writing on this topic. 

This article will examine the routes through which Buddhism arrived in Japan based 

on a dialogue between archaeology and history.  

 

Keywords: Ancient Japan, Kofun period, Buddhism, material culture, Nihon Shoki. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

18 
 

Considerações Iniciais 

O budismo chegou ao arquipélago por volta do século VI, durante o período 

Kofun (250–710)3. Por não haver ainda um sistema de escrita antes da chegada do 

budismo4, a escassa disponibilidade de fontes é um problema para o estudo do tema. 

Tradicionalmente, tem-se recorrido aos primeiros registros escritos do Japão, como 

o Nihon Shoki 日本書紀, para compreender tanto a chegada do budismo como sua 

consolidação e impacto inicial na sociedade do arquipélago. Entretanto, estes “relatos” 

foram produzidos séculos depois. Como podemos, então, dar conta de acessar 

documentação primária sobre o processo da chegada do budismo no Japão?  

 O tema já foi discutido entre autores no campo da história, dos estudos de 

religião, e entre arqueólogos, além daqueles que escreveram de dentro da própria 

vida religiosa, embora haja também alguns autores que realizam trabalhos 

interdisciplinares5. Entretanto, a tendência é que cada um destes grupos se configure 

como uma vertente distinta ao olhar para um mesmo episódio. Há ainda diferentes 

abordagens dentro de cada uma destas disciplinas. Apesar disto, as circunstâncias 

da chegada do budismo ao Japão não estão de todo claras para o pesquisador 

contemporâneo. Muitas publicações recentes que abordam a chegada do budismo ao 

Japão apresentam ideias desatualizadas e ultrapassadas sobre o assunto, quer se 

trate de trabalhos produzidos no Japão ou no exterior. No Brasil, a situação é ainda 

mais complicada, uma vez que grande parte das publicações que chegam ao país são 

traduções de obras escritas décadas atrás, ou então estudos que usam estas obras 

como fonte, principalmente por não serem escritas por especialistas deste período. 

Grande parte do que se escreveu sobre este tema fora do Japão faz parte de estudos 

que, embora foquem em períodos muito posteriores, voltam à antiguidade para fins 

de contextualização ou para traçar uma narrativa de origens em tempos imemoriais 

para fenômenos atuais6.  

Uma exceção digna de nota é a publicação na revista Estudos Japoneses do 

resumo da palestra denominada “A introdução do budismo no Japão,” conferida por 

Ricardo Mário Gonçalves para o Centro de Estudos Japoneses da USP em 1987. O 

presente artigo pretende retomar o trabalho iniciado por Gonçalves e expandir seu 

 
3 Por vezes, a segunda metade do período Kofun é chamada de Asuka. Esta nomenclatura envolve alguns 

problemas de ordem teórico metodológica, como a própria marginalização da cultura material em favor 

de documentações escritas que sequer podem ser consideradas primárias. Por isso, optamos por não 

adotá-la no presente artigo. 
4 A escrita, na forma dos ideogramas chineses, chegou ao arquipélago na mesma época que o próprio 

budismo, e este certamente teve um papel central em sua consolidação.  
5 Alguns exemplos são: Yoshida, 2006a; McCallum, 2001 e 2009; Piggott, 1997; e Steinhardt, 2011. 
6 Ver, por exemplo, Pereira, 2006. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

19 
 

escopo de discussão, bem como complementá-lo com informações advindas das 

principais produções feitas na área desde então. Pretende também explorar alguns 

problemas de ordem teórico-metodológica envolvidos na interpretação das principais 

fontes comumente utilizadas para pensar o tema.  

Para isso, partiremos da argumentação dos especialistas em estudos de 

religião William E. Deal e Brian Ruppert (2015) e expandiremos o escopo de seu 

argumento. Eles sugerem que, além da abordagem mais comum para o tema, que 

foca na chegada do budismo e subsequentes desenvolvimentos nos séculos 

seguintes, também é necessário olhar mais demoradamente para os séculos que 

antecederam à chegada do budismo. Tal estratégia permite compreender as 

condições e múltiplos contextos que possibilitaram a adoção de diversos elementos 

budistas pelas elites centralizadoras de Yamato (DEAL & RUPPERT, 2015: 3). 

Ademais, queremos ir além do que Deal e Ruppert sugeriram e propor que a forma 

mais profícua de fazê-lo é olhando para as evidências arqueológicas de forma 

interpretativa e não apenas ilustrativa. Esta discussão abre também espaço para 

questionarmos até que ponto uma transmissão do budismo de um chefe de Estado 

para outro, conforme narrado nas fontes escritas, foi de fato o evento mais relevante 

no que concerne à entrada e disseminação do budismo no arquipélago japonês. Aqui 

partiremos novamente de Deal e Ruppert (2015: 6–8) para defender que existiram 

duas rotas diferentes de entrada do budismo. 

 

1 O budismo e a rota da seda 

 

Primeiramente, cabe ressaltar que o termo budismo não se refere a um 

fenômeno singular e homogêneo, mas a um conjunto de experiências plurais e 

complexas (DEAL & RUPPERT, 2015: 1). Com isso em mente, e embora definir uma 

religião seja sempre uma tarefa ingrata, aqui seguiremos a definição do arqueólogo 

Mizoguchi Kōji7 (2002: 223) para o budismo: “um conjunto de crenças e princípios 

formais e códigos de prática e itens materiais relacionados”. Tendo surgido, 

inicialmente, no subcontinente indiano por volta do século V ou VI AEC, o budismo 

viajou ao longo da Rota da Seda durante séculos antes de chegar ao arquipélago 

japonês quase um milênio depois. Alcançou a China por volta do primeiro século da 

era comum, e já estava presente em quase toda a península coreana, àquela altura 

dividida em três reinos - Paekche, Silla e Koguryō - ao menos desde o século V, mas 

ainda levaria um tempo até que ele se estabelecesse no arquipélago.  

 
7 Todos os nomes japoneses neste artigo seguem sua ordem original, sobrenome seguido de nome. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

20 
 

Conforme já explicado por Gonçalves, o tipo de budismo que chega ao Japão 

por via da península coreana8 é o Mahāyāna, diferente da tradição Theravāda 

praticada em países do sudeste asiático (GONÇALVES, 1988: 53–55). O termo 

Mahāyāna significa Grande Veículo, pois surgiu como um movimento de crítica ao 

tipo de budismo monástico existente até então. Seus proponentes consideravam a 

tradição monástica muito estrita e limitadora, no sentido de que não possuía muito 

espaço para que os praticantes leigos alcançassem a salvação, enquanto estivessem 

em suas vidas seculares. O budismo Mahāyāna opera com a ideia de que os 

praticantes leigos também podem alcançar a salvação, ainda que o meio para fazê-

lo varie enormemente de uma corrente ou escola para outra. Outra caraterística 

deste tipo de budismo em termos doutrinários, e que se fará sentir fortemente no 

Japão, é a grande atenção dedicada aos múltiplos budas e bodhisattvas. 

 

2 Fontes e problemas 

 

2.1 A chegada do budismo de acordo com a documentação escrita 

 

Os mais antigos registros escritos a que temos acesso são todos datados de 

muitos séculos depois do evento que relatam, sempre posicionado no século VI, 

embora haja discrepâncias com relação ao ano em que a “transmissão” teria ocorrido. 

A seguir, irei apresentar alguns dos possíveis motivos para essas divergências nas 

datas. 

O primeiro documento que narra o episódio do envio dos materiais budistas 

para o Japão é o Nihon Shoki, compilado por volta do ano 720,  início do período Nara 

(710–794). Esse documento localiza o episódio no ano 552. Em seguida, temos 

alguns documentos posteriores que têm em comum a data de 538 para a chegada 

do budismo no Japão. São eles: Jōgū Shōtoku Hōō Teisetsu 上宮聖徳法王帝説, uma 

suposta biografia do príncipe Shōtoku com datação estimada por volta início do 

período Heian (794–1185); Gangōji garan engi narabini ruki shizaichō 元興寺伽藍縁起

并流記資財帳 compilado em 747, mas suspeito de ser uma falsificação do período Heian; e 

Gangōji engi 元興寺縁起, uma história do templo Gangō datada da segunda metade 

do século VIII. 

  Kojiki 古事記 (Registro das Coisas Antigas) e Nihon Shoki (Crônicas do Japão) 

são duas crônicas encomendadas pela corte imperial no século VIII, as primeiras 

 
8 A tradição localiza no reino coreano de Paekche a rota do budismo entre a península e o arquipélago 

japonês, como veremos em maior detalhe mais adiante. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

21 
 

obras de caráter historiográfico9 a serem produzidas no Japão. Em teoria, o Nihon 

Shoki seria uma compilação de registros mais antigos, mas até hoje não foram 

encontradas provas da existência deste registros anteriores ou de seu conteúdo. 

Mesmo que, de fato, tenha sido esse o caso, o conteúdo certamente teria sido 

fortemente editado para se adequar aos propósitos daqueles que ordenaram a 

compilação (Deal, 2017: 187).  

 

2.2 Nihon shoki como fonte primária 

 

Por muito tempo, as narrativas contidas nas crônicas foram consideradas 

como a verdade factual da história japonesa (YOSHIDA, 2016: 218–223). Mesmo que 

a historiografia já tenha produzido inúmeras indicações de que não se pode tratar 

este — ou qualquer outro — documento histórico como portador de uma verdade 

factual sobre o passado, principalmente quando escrito séculos depois dos fatos 

narrados, a discussão está longe de encerrada.  

Kume Kunitake (1839–1931) foi um dos primeiros historiadores profissionais 

a aplicar métodos de historiografia moderna à análise de documentação primária e 

figura central no estabelecimento da história enquanto disciplina acadêmica no Japão 

(MEHL, 1993). Formado pela tradição positivista de Ranke e forte influência 

confucionista (ZHONG, 2012: 6–7), já na virada do milênio Kume questionava, 

embora de forma moderada e com grandes ressalvas, o status intocável do Nihon 

Shoki e propunha uma abordagem objetiva, especialmente no tocante ao príncipe 

Shotoku (KUME, 1905). Tsuda Sokichi (1873–1961) também propôs uma análise 

objetiva das crônicas enquanto fontes históricas. Ainda que suas proposições tenham 

sido bastante moderadas, ele foi acusado do crime de blasfêmia contra a dignidade 

imperial, no que ficou conhecido como "incidente Tsuda", que se desenrolou entre 

1940 e 1942 (YOSHIDA, 2016: 46). Outros intelectuais da época também tentaram 

fazer este tipo de estudo, mas sempre enfrentavam intensa perseguição de grupos 

conservadores e, às vezes, do próprio governo. 

Após a derrota do Japão na Segunda Guerra Mundial, o imperador fez uma 

declaração pública negando seu status divino. A partir de então, os intelectuais 

 
9 Há discussões a respeito do tipo de obra as crônicas representariam, a depender dos critérios que se 

utiliza para classificar uma obra como escrita da história ou não. Tomamos o posicionamento de que por 

apresentarem uma narrativa que busca registrar e explicar o passado, embora em termos diferentes 

daqueles familiares para o ocidente. Alguns autores, como Donald Keene (1983) defendem que elas 

devem ser consideradas obras de literatura; outros como Furuya Daisuke (2002) posicionam as crônicas 

dentro da tradição chinesa da escrita da história; David Lurie (2016) propõe um caráter multifacetado que 

inclui mito, história, lenda e poesia, semelhante ao que Joan Piggott (1997) chama de mito-história. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

22 
 

passaram a ter mais liberdade de expressar os resultados de estudos que pudessem 

contradizer a narrativa oficial da casa imperial, contida no Nihon Shoki (YOSHIDA, 

2016: 224). Como consequência, a veracidade das narrativas míticas10, que 

traçavam a origem dos japoneses e da própria família imperial aos deuses, passou a 

ser negada. Isso influenciou a forma como a história do Japão aparecia nos livros 

didáticos. Se antes as crianças aprendiam a narrativa mitológica com sendo a história 

do seu povo, no pós guerra elas passaram a aprender sobre o Japão antigo através 

dos achados e pesquisas arqueológicas. No entanto, apenas essa camada mais antiga 

do texto foi problematizada, de maneira que as narrativas relativas a períodos mais 

recentes permanecem em muitos livros didáticos até hoje. Sendo assim, as crianças 

aprendem sobre temas como a chegada do budismo, os feitos do príncipe Shotoku 

através do Nihon Shoki, contrastando com o conteúdo arqueológico a partir do qual 

aprendem sobre os períodos anteriores (YOSHIDA, 2016: 4, 23–25). 

Nas últimas décadas se tornou comum entre os especialistas o entendimento 

de que estes documentos foram produzidos com objetivo de legitimar a dinastia 

reinante, um contexto no qual o sistema imperial e as questões de sucessão eram 

ainda muito recentes e um tanto frágeis. Apesar deste reconhecimento, muitos ainda 

continuaram considerando que as partes referentes ao século V/VI em diante são 

historicamente corretas, embora os argumentos para sustentar tal defesa 

frequentemente sejam um tanto fracos ou sequer sejam apresentados11.  

 

2.3 O conteúdo da narrativa normativa 

 

O relato do Nihon Shoki se inicia com o envio de ítens budistas como presentes 

ou tributo pelo rei de Paekche, um dos três reinos coreanos da época, para o 

imperador Kinmei (509–571) do Japão:  

 

552 EC. Inverno, 10º mês. O rei Syŏng-myŏng [...] de Paekche enviou Kwi-si 

da divisão ocidental, Tal-sol, Nu-ri Sa-chi-hyé com um presente para o 

Imperador contendo uma imagem do Buda Śākyamuni em ouro e cobre, 

diversos estandartes e dosséis e muitos volumes de sutras. Separadamente, 

ele apresentou um memorial no qual ele louvou o mérito de difundir e cultuar 

o Dharma, dizendo: “esta doutrina é a superior dentre todas as doutrinas. 

Porém, ela é difícil de explicar e é difícil de compreender. Até mesmo o Duque 

de Chou e Confúcio não foram capazes de compreendê-la. Esta doutrina é 

capaz de criar mérito cármico e retribuição sem medida e sem limites e assim 

levar  ao alcance completo da mais alta sabedoria. Imagine um homem de 

 
10 Contidas na parte inicial do Nihon Shoki e também no Kojiki. 
11 As argumentações de Sonoda (1993: 371, 372) são um exemplo bastante ilustrativo, apesar de não se 

tratar de um trabalho tão recente. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

23 
 

posse de uma jóia que realiza desejos e que tem todos os seus desejos 

realizados. Assim é com o tesouro desta maravilhosa doutrina. Cada oração é 

atendida, nenhuma necessidade deixa de ser provida. Além disso, desde a 

distante Índia, ela se estendeu aos três reinos coreanos, onde não há ninguém 

que não a receba com reverência. Portanto, eu, rei Myŏng de Paekche, seu 

vassalo, humildemente despachei meu servo Nu-ri Sa-chi-hyé para transmiti-

la para o país Imperial, para cumprir a palavra do Buda: “minha lei se 

expandirá para o leste” (ASTON, 1896: 65, 66). 

 

A narrativa segue, explicando que houve divergências entre os líderes das 

mais poderosas famílias adjacentes ao imperador Kinmei, os Soga e os Mononobe, e 

seus respectivos aliados. Enquanto Soga teria advogado a favor da adoção do 

budismo, Mononobe e Nakatomi se posicionaram contrariamente, considerando os 

budas como deidades estrangeiras, em oposição aos kami locais. Este é um ponto 

importante para a discussão, que retomaremos mais adiante.  

O que ocorre em seguida é que, como não há um consenso, o imperador 

decide dar a imagem e os outros itens recebidos para Soga no Iname, chefe do clã 

Soga, para que ele a instalasse em sua casa. Pouco depois, o imperador acaba 

ordenando que a imagem seja atirada em um canal e seu templo incendiado, e como 

consequência um grande incêndio se iniciou no palácio e destruiu parte deste 

(ASTON, 1896: 65, 66). Mesmo nas seções referentes aos reinos dos imperadores 

seguintes - Bidatsu, Yomei e Sushun - este conflito entre apoiadores e detratores do 

budismo perdura. Eventualmente, os Soga alcançam a vitória final sobre os 

Mononobe em um enfrentamento armado com a participação do jovem príncipe 

Shotoku12.  

 

2.4 Construção da narrativa da chegada do budismo no Nihon Shoki 

 

Somente a divergência das datas entre as diferentes documentações e o 

próprio fato de nenhuma delas datar de um período sequer próximo do suposto 

episódio já são suficientes para provocar um sinal de alerta em qualquer historiador 

experiente. Porém,  há evidências ainda mais concretas para questionar a 

autenticidade da narrativa. Embora não seja a única, a passagem sobre a introdução 

do budismo é uma das que têm sido consideradas uma completa fabricação dos 

compiladores do Nihon Shoki no século VIII. De acordo com o historiador do Japão 

antigo Yoshida Kazuhiko, uma das evidências para esta afirmação é o fato de a 

 
12 Segundo a tradição, posteriormente o príncipe viria a ter um papel central na disseminação do budismo 

pelo Japão. Uma discussão mais aprofundada do tema foge ao escopo do presente artigo, porém o leitor 

interessado pode consultar Yoshida, 2006b. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

24 
 

passagem conter referência a uma versão do sutra Suvarṇaprabhāsa. O problema é 

que este texto sequer havia sido traduzido do Sânscrito para o chinês até o ano 703, 

e portanto não poderia estar presente no arquipélago japonês em 552 (2006a: 145). 

Apesar de esta tese da ligação entre o sutra e o Nihon Shoki ter sido proposta pela 

primeira vez em 1961, pelo historiador Inoue Kaoru (YOSHIDA, 2006b: 13), ainda 

há resistência a ela. A resistência ocorre principalmente por parte dos historiadores 

japoneses, embora isso acabe transparecendo também em trabalhos de autores no 

cenário internacional, pois eles usam os especialistas japoneses como referência. 

Yoshida chama isso de “o feitiço do Nihon Shoki”, no sentido de que não importa o 

que se faça, ele continua exercendo uma espécie de força sobre as pessoas, inclusive 

os pesquisadores, que não pode ser quebrada, mas da qual precisamos tentar nos 

libertar (2016: 27–29). 

Outro fator que sugere o caráter fictício da passagem é a data em si. O ano 

552 é considerado na China como sendo o início do mappō,  a idade do declínio do 

dharma segundo a doutrina budista, que envolve, entre outras coisas, discursos de 

promoção e disseminação do budismo (YOSHIDA, 2006b: 14, 15). Assim, faria todo 

o sentido que no período Nara se acreditasse que o budismo teria entrado na última 

região do leste no primeiro ano do mappō. Os eventos que se desenrolaram na 

narrativa em seguida à chegada do budismo teriam sido criadas de forma a 

representar as inúmeras provações às quais acreditava-se que o budismo e sua 

expansão estariam sujeitos na era do mappō (YOSHIDA, 2006b: 16, 17). É o caso da 

querela entre as famílias Soga e Mononobe, cuja resolução, por sua vez, simbolizaria 

a superação dos obstáculos e o caminho aberto para o florescimento do budismo. 

Portanto, a narrativa contida no Nihon Shoki é apenas uma reprodução fiel do 

discurso do mappō13, ao invés de um relato histórico de eventos reais.  É muito 

provável que não haja uma data específica para a chegada do budismo e que isso 

sequer tenha acontecido como um evento único ao invés de um longo processo. 

Não obstante, apesar de a veracidade histórica das crônicas já ter sido 

sistematicamente questionada inúmeras vezes desde Tsuda Sokichi, o episódio da 

introdução do budismo contida no Nihon Shoki ainda aparece mencionado de forma 

acrítica em muitas obras recentes (YOSHIDA, 2016: 224). É precisamente esse o 

efeito do feitiço do Nihon Shoki, conforme proposto por Yoshida: por ter se tornado 

a grande narrativa normativa, ela é tão poderosa, e está de tal forma entranhada na 

maneira como os japoneses pensam sobre seu próprio passado e suas origens, que 

 
13 Para um resumo em inglês do argumento, ver YOSHIDA, 2006b. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

25 
 

é extremamente difícil de desvencilhar estes elementos um do outro (2016: 218–

225). 

 

3 A história contada através da cultura material 

 

3.1 O arquipélago japonês no século VI 

 

Se considerarmos, como exposto acima, que a passagem contida no Nihon 

Shoki é uma fabricação posterior, como o budismo chegou ao Japão, afinal? 

Primeiramente, se faz necessário compreender o panorama mais amplo da sociedade 

do arquipélago durante o período Kofun (250–710) de acordo com o que nos conta a 

cultura material, como alternativa ao uso do Nihon Shoki como fonte. 

No século VI o poder das elites da região de Yamato ainda não estava tão 

consolidado quanto as crônicas do século VIII, encomendadas pelos descendentes 

deste mesmo grupo, queriam fazer parecer. Embora houvesse inegavelmente um 

grau de centralização maior que nos séculos anteriores em torno deste grupo, este 

poder ainda era instável e frágil em muitos aspectos. Naquele período, apesar de um 

dos grupos da elite da região de Kinki14 já ter considerável preponderância os líderes 

de outros grupos familiares da área ainda tinham bastante poder, bem como alguns 

líderes locais de regiões mais afastadas, que controlavam o fluxo de bens e pessoas. 

Um exemplo é a atuação de Tsukushi no Iwai (morto em 527), líder local do norte da 

ilha de Kyushu, ponto de contato mais próximo entre o arquipélago japonês e a 

península coreana. Ele é mencionado apenas brevemente no Nihon Shoki como tendo 

liderado uma rebelião armada contra o poder central constituído (ASTON, 1896: 15, 

16). Entretanto, as evidências arqueológicas sugerem que a situação foi muito mais 

parecida com uma competição entre elites poderosas e uma resistência à tentativa 

de estabelecer um controle direto sobre as elites regionais por parte de Yamato 

(STEPHENSON, 2019). 

Tampouco havia no Japão daquele período um governo semelhante ao 

sistema imperial que viria a se estabelecer ali posteriormente, ao contrário do que 

tenta fazer crer o Nihon Shoki e apesar do discurso oficial sustentado pelos 

defensores da família imperial. Até o tempo presente, a Casa Imperial mantém a 

afirmativa de que os túmulos gigantescos construídos naquele tempo (kofun 古墳) 

pertenciam aos imperadores japoneses da época dos quais o Imperador atual descenderia 

 
14 Embora o termo possa ter outros significados em outros momentos da história, aqui o utilizamos para 

nos referirmos à região que corresponde aproximadamente às atuais províncias de Nara, Osaka e Kyoto. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

26 
 

de forma direta15. Para Yoshida, o sistema imperial começa apenas por volta do final 

do século VII e início do VIII, o que coincide com o período em que o Nihon Shoki foi 

compilado (YOSHIDA, 2016: 3). 

 

3.2 Duas rotas 

 

A longa história do budismo no Japão é frequentemente pensada em termos 

de suas relações com o Estado em cada época, e a abordagem da chegada do 

budismo não é diferente. Entretanto, essa análise dá conta apenas à faceta “oficial” 

das primeiras experiências budistas no arquipélago. Alternativamente, Deal e 

Ruppert (2015: 17, 18) defendem16 que houve duas rotas diferentes no processo da 

entrada do budismo.  

A primeira rota corresponde à entrada oficial do budismo,ou melhor, à 

narrativa da entrada oficial, tal como é contada pelo Nihon Shoki. A linhagem de 

Yamato era o grupo preponderante dentre as elites de Kinki, e controlava esta rota 

direta de comunicação com os governantes dos reinos coreanos. Dentro deste 

contexto, o grupo adotou o budismo de forma sistemática enquanto um projeto 

político de sustentação do poder que espelharia parcialmente as instituições 

existentes na península e no continente. Paralelamente a esta primeira rota, ou 

possivelmente até anterior a ela, a segunda rota representa a presença não-oficial 

da religião no arquipélago, junto com outros traços culturais de origem coreana. Estes 

últimos estiveram presentes desde o tempo dos portos de comércio do final do 

período Yayoi, até os numerosos assentamentos de imigrantes vindos da península 

no século VI.  

Essa não é uma ideia nova. Ela já vinha circulando no meio acadêmico japonês 

por algumas décadas. O historiador do budismo Kasahara Kazuo, já em 197717, falava 

de dois caminhos de transmissão do budismo: o oficial e o privado.  O primeiro 

ocorreu com o presente do rei de Paekche para o imperador Kinmei em 53818. O 

segundo está relacionado a imigrantes específicos que teriam trazido sua fé consigo 

e praticado-a no interior de seus lares, sem que isso tivesse um real impacto na 

 
15 O site oficial da Agência da Casa Imperial oferece a genealogia da linhagem imperial, iniciando por 

Jinmu, neto da divindade solar Amaterasu. Disponível em: https://www.kunaicho.go.jp/e-

about/genealogy/pdf/keizu-e.pdf. Acessado em 10 de maio de 2021. 
16  
17 Na lista de referências, este trabalho aparece com a data 2001, porém esta é apenas a data de 

publicação da tradução para o inglês. O original em japonês foi publicado em 1977. 
18 Data mais aceita na época em que Kasahara escreveu, devido à descoberta dos problemas envolvendo a 

data anteriormente aceita de 552, mencionados acima. 

https://www.kunaicho.go.jp/e-about/genealogy/pdf/keizu-e.pdf
https://www.kunaicho.go.jp/e-about/genealogy/pdf/keizu-e.pdf


RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

27 
 

sociedade japonesa como um todo (KASAHARA, 2001: 50–52). Em uma publicação 

muito mais recente, o especialista em estudos de religião Matsuo Kenji também 

segue exatamente a mesma abordagem que Kasahara (MATSUO, 2007: 16). O 

historiador Tamura Enchō, em quem Deal e Rupert majoritariamente se baseiam, se 

refere às duas rotas como imperial/real e individual, mais focada nos atores sociais 

envolvidos em cada uma. Não obstante, ele trabalha com uma divisão não só entre 

rotas, mas também entre tipos de budismo: o budismo dos templos e o doméstico. 

O primeiro contou com a patronagem imperial para a enorme mobilização de força 

de trabalho e recursos necessários para a construção de templos voltados para rituais 

com finalidade de proteger o “reino”. Já o segundo, apresentava uma transmissão 

informal entre indivíduos e girava em torno de imagens de budas e bodhisattvas 

mantidas em suas residências (TAMURA, 1996: 6–8 apud. DEAL & RUPPERT, 2015: 

18). Naturalmente, estes são apenas alguns exemplos dentre as muitas obras das 

últimas décadas que mencionam o tema. Ainda assim, é digno de nota que, apesar 

do considerável espaço de tempo que separa estas obras, todos os três autores 

utilizaram exclusivamente fontes escritas para tratar do tema. O modelo das duas 

rotas de Deal e Rupert é mais complexo que estes, pois faz referência também à 

cultura material além das fontes textuais. 

A seguir, pretendo demonstrar como as duas rotas aparecem de formas 

diferentes na documentação material e tentar compreender porque o budismo não 

se espalhou por todo o arquipélago desde o início dos contatos. Para tanto, iremos 

olhar com mais atenção para a segunda rota proposta por Deal e Ruppert e ir um 

pouco além do uso por vezes ilustrativo que eles fazem das evidências arqueológicas.   

 

3.3 O budismo na esfera de interação do Mar da China 

 

O Japão do século VI estava em contato constante com a península coreana, 

como pode ser observado no registro arqueológico, a exemplo dos bens funerários 

encontrados nos túmulos kofun daquele período. Pode-se verificar uma elevada 

quantidade de ítens de proveniência coreana, se comparado com os túmulos dos 

séculos anteriores, que possuíam muito mais artigos chineses da dinastia Wei (386–

534). Para a historiadora Joan Piggott (1997) e a arqueóloga Gina Barnes (1993), 

ambas especialistas em Japão antigo, podemos falar de uma esfera de interação no 

Mar da China, com constantes contatos e trocas multidirecionais entre as regiões 

banhadas pelo mesmo. Deal e Ruppert (2015: 15) localizam a circulação de ideias e 

materiais budistas na região dentro do contexto mais amplo desta esfera. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

28 
 

O arquipélago japonês encontrava-se na periferia do mundo chinês, no sentido 

de que a China e seus modelos culturais, políticos, econômicos, etc., exerciam uma 

influência em grau variável para as sociedades de seu entorno. As elites de Kinki, em 

seu longo projeto de poder, viram nas instituições chinesas um meio eficaz de 

implementar um controle ainda mais centralizado do que haviam conquistado até 

então. Dessa forma, a chegada oficial do budismo ao arquipélago japonês, bem como 

sua adoção por parte de certos grupos da elite e, posteriormente, dos governantes, 

deve ser entendida como parte das disputas por poder e influência entre diferentes 

grupos das elites.  

Para o historiador Kuroda Toshio (1981), o budismo não foi o único sistema 

religioso em circulação no leste asiático a entrar no Japão em algum momento da 

antiguidade. Ideias relacionadas ao confucionismo também estavam em circulação 

nessa mesma época (DEAL & RUPERT, 2015: 15), assim como outras práticas 

populares chinesas. O taoísmo também estava presente no arquipélago pelo menos 

desde o período Yayoi (1000 AEC–250 EC). Isto pode ser verificado pela presença de 

espelhos de proveniência chinesa encontrados em contextos rituais e funerários pelo 

menos desde os anos finais da dinastia Han Anterior (206 AEC–24 EC) (MIZOGUCHI, 

2013: 166; KANESAKI, 1986: 124). Considerando este intenso intercâmbio, pode-se 

afirmar com elevado grau de certeza que os habitantes do arquipélago, ou ao menos 

as lideranças locais, já estavam cientes da existência do budismo por bastante tempo 

antes da data de sua chegada oficial.  

Isso significa que, mesmo já tendo conhecimento do budismo antes, as elites 

de Kinki não o adotaram de forma sistemática até meados do século VI. Foi somente 

quando houve a convergência de um contexto político propício e um interesse por 

parte das elites de Kinki em trazer o budismo de forma oficial para o arquipélago, 

que a sua disseminação ocorreu sistematicamente, apesar de ideias e materiais 

budistas já estarem presentes desde antes. Isto é importante porque traz para a 

discussão a questão da agência dos atores sociais do lado do arquipélago, que 

tradicionalmente têm sido vistos como receptáculos de uma civilização superior. Uma 

evidência muito clara disto é o uso frequente do termo “transmissão” para se referir 

à chegada do budismo, tanto em japonês quanto em inglês e português, quando na 

realidade eles agiram motivados por seus próprios interesses em adotar o budismo.  

 

3.4 O início da cultura material budista no Japão 

 

Aqui retomaremos a noção, mencionada anteriormente, de que ao contrário 

do que sugere o Nihon Shoki e as outras documentações escritas, a entrada do 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

29 
 

budismo no arquipélago não foi pontual e sim um processo multifacetado 

(MCCALLUM, 2009: 3). Nesta seção explicarei de que maneira o registro arqueológico 

pode sustentar esta tese. Os vestígios materiais mais antigos relacionados ao 

budismo no Japão datam aproximadamente da segunda metade do século VI e início 

do VII. Observemos mais de perto alguns destes vestígios.  

Mesmo que não nos voltemos para o Nihon Shoki, é possível afirmar que o 

budismo chegou ao Japão por via da península coreana. A grande maioria dos 

vestígios mais antigos do Japão seguem os mesmos padrões estilísticos daqueles 

encontrados na península. Ademais, as evidências arqueológicas obtidas 

independentemente de qualquer referência cruzada com a documentação escrita 

igualmente apontam para o reino de Paekche como a rota mais provável. A razão 

para esta afirmativa é o fato de que, embora haja alguns  artefatos e templos 

estilisticamente mais próximos ao reino de Silla, estes geralmente são datados de 

um período ligeiramente posterior aos exemplares relacionados ao estilo de Paekche. 

Além disso, os vestígios que apresentam influência de Paekche são muito mais 

numerosos. 

Enquanto os templos no estilo de Paekche começam a aparecer na última 

década do século VI e continuam século VIII adentro, as estátuas começam a 

aparecer um pouco antes, em meados do século VI. Um dos exemplares mais antigos 

é a estátua de um bodhisattva em pose sentada meditativa, hoje sob a guarda do 

Museu Nacional de Tokyo. Embora alguns especialistas no passado tenham localizado 

a data de produção desta peça no final do século VI ou início do VII, o historiador da 

arte Donald McCallum argumenta que ela teria sido produzida na metade do VI ou 

até mesmo antes, por preceder em termos estilísticos a escola Tori, estilo típico do 

século VII (MCCALLUM, 2001: 158–159). Um exemplar semelhante mas um pouco 

posterior é uma outra estátua de um bodhisattva em pose sentada de meditação do 

Kanshōin 観松院 (Nagano) (INAMOTO, 2003b: 230; MCCALLUM, 2001: 175–176). Podemos 

citar também a estátua do bodhisattva Kannon segurando uma jóia do Kanshinji 観心寺 

(Osaka), datada de 658 (INAMOTO, 2003e: 244). 

Em 668, a península foi unificada por Silla, aliado à poderosa dinastia Tang da China, 

e  partir de então, como seria de se esperar já que o reino de Paekche foi conquistado por 

Silla em 663 e deixou de existir, os ítens que foram importados pelo Japão passaram a ser do 

estilo de Silla. Templos de estilo ligado a Silla só começam a aparecer nessa época, embora 

a construção de exemplares no estilo de Paekche não tenham cessado no Japão mesmo com 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

30 
 

a obliteração do reino. O exemplar mais antigo é o Yakushiji 薬師寺, templo datado da década 

de 680. Em termos de estátuas, temos uma tríade do Buda Yakushi em bronze pertencente 

ao mesmo templo (INAMOTO, 2003a: 232) e uma estátua do bodhisattva Kannon (INAMOTO, 

2003c: 234), ambas do final do século VII. Entretanto, alguns ítens produzidos localmente, 

bem como as referências arquitetônicas utilizadas na construção de templos ainda 

continuaram incluindo elementos de Paekche. Isto provavelmente se deveu à presença de 

imigrantes vindos de Paekche que se estabeleceram no Japão fugindo das guerras no 

continente. 

E o que podemos depreender disto tudo? A evidência material apresentada 

até aqui sugere que o budismo inicialmente chegou ao arquipélago por via de 

Paekche, muito provavelmente através dos imigrantes e não por uma adoção por 

parte das elites japonesas de uma tradição continental. Se fosse apenas este o caso, 

de que forma poderíamos explicar a continuidade da influência estilística de Paekche, 

mesmo após este reino ter sido derrotado e deixado de existir? O que faria mais 

sentido seria que tivessem se voltado completamente para o estilo da nova potência 

peninsular, Silla, que não foi o que aconteceu. 

Ademais, existe uma peça que não se encaixa de maneira suficientemente 

clara neste quebra-cabeça. Asukadera 飛鳥寺, considerado o primeiro templo budista 

a ter sido construído no arquipélago japonês, é datado de aproximadamente 590, 

segundo os especialistas (MCCALLUM, 2009: 4). Mizoguchi (2013: 324) e a 

historiadora da arte Nancy Steinhardt (2011: 49) associam a configuração das 

estruturas do templo, bem como o estilo das telhas decoradas ao reino coreano de 

Koguryō. Este talvez seja o elemento que comprova de forma mais clara o caráter 

processual, e não pontual, da chegada do budismo ao arquipélago. Fica evidente que 

o budismo entrou no arquipélago sucessivamente em diferentes momentos, em 

diferentes pontos geográficos, e pelas mãos de diferentes atores sociais. 

Outra evidência neste sentido é a existência de templos construídos na virada 

do século VI para o VII em regiões extremamente distantes de Kinki, como o norte 

da ilha de Kyushu e no leste de Honshu (PIGGOTT, 2007: 95; SUDA, 1991: 26–27). 

Ambas regiões eram áreas de entrada constante e estabelecimento de imigrantes e 

estavam localizadas na periferia da esfera de controle das elites de Kinki. O 

arqueólogo Suda Tsutomu coloca o número de templos construídos até o século VII 

encontrados em cada área do Japão em perspectiva: 35% na região de Kinki/Kinai, 

34% na parte leste do Japão e 31% na parte oeste (SUDA, 1991: 27). Estes números, 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

31 
 

sem dúvida, contam uma história bem diferente da normativa em que a presença 

budista teria inicialmente ficado intensamente concentrada em Kinki e só depois 

começado a se expandir para outras regiões. Uma investigação cuidadosa deste 

tema, entretanto, requer o espaço de um artigo inteiro, portanto precisa ser 

retomada por pesquisas futuras. 

 

Considerações finais 

 

Após apresentar algumas das discussões ocorridas desde o advento da 

historiografia moderna até hoje, considerando autores tanto de dentro quanto de fora 

do Japão, concluímos que fica clara a impossibilidade de considerar o Nihon Shoki e 

outros documentos posteriores como fontes primárias no que concerne à chegada do 

budismo.  

Longe de esgotar o assunto, apresentamos aqui apenas algumas das 

abordagens que foram e que têm sido feitas na área. Delineamos alguns 

apontamentos que sugerimos que sejam levados em consideração pelos 

pesquisadores interessados em pensar a história do budismo ou mesmo o Japão 

antigo de forma geral, e propusemos alguns questionamentos que precisarão ser 

encarados pelas pesquisas futuras na área. 

 

Referências 

 

ASTON, W.G. Nihongi: Chronicles of Japan from the Earliest Times to A.D. 697. 

London: Kegan Paul, Trench, Trübner & Co. Limited, 1896. 

 

BARNES, Gina. China, Korea and Japan: The Rise of Civilization in East Asia. London: 

Thames & Hudson, 1993. 

  

DEAL, William. “Religion in Archaic Japan”. In: FRIDAY, Karl. Routledge Handbook of 

Premodern Japanese History. Abingdon: Routledge, 2017, pp. 187–201. 

 

DEAL, William: RUPPERT, Brian. A Cultural History of Japanese Buddhism. Oxford: 

Wiley Blackwell, 2015. 

  

GONÇALVES, Ricardo Mário. “A introdução do budismo no Japão”. Estudos japoneses. 

São Paulo, vol. 8, pp. 53–60, 1988. 

 

INAMOTO, Yasuo. “Buddha Triad”. In: RICHARD, Naomi. Transmitting the Forms of 

Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New York: Japan Society, 2003a, 

p. 232. 

 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

32 
 

___________.  “Seated bodhisattva in ‘pensive’ posture”. In: RICHARD, Naomi. 

Transmitting the Forms of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New 

York: Japan Society, 2003b, p. 230. 

 

___________. “Standing Avalokitesvara”. In: RICHARD, Naomi. Transmitting the 

Forms of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New York: Japan Society, 

2003c, p. 234. 

 

___________. “Standing bodhisattva”. In: RICHARD, Naomi. Transmitting the Forms 

of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New York: Japan Society, 

2003d, p. 228. 

 

___________. “Standing ‘jewel-holding’ Avalokiteśvara”. In: RICHARD, Naomi. 

Transmitting the Forms of Divinity: Early Buddhist Art from Korea and Japan. New 

York: Japan Society, 2003e, p. 244. 

 

INOUE, Kaoru 井上薫. Nihon kodai no seiji to shūkyō 日本古代の政治と宗教. Tokyo: 

Yoshikawa Kōbunkan, 1961.  

 

JOSEPHSON, Jason. The Invention of Religion in Japan. Chicago: University of 

Chicago Press, 2012. 

  

KANESAKI Hiroshi. “Relationships Between Japan and Asia in Ancient Times: 

Introductory Comments”. In: PEARSON, Richard J.: BARNES, Gina Lee: HUTTERER, 

Karl L. Windows on the Japanese Past: Studies in Archaeology and Prehistory. Ann 

Arbor: University of Michigan Center for Japanese Studies, 1986, pp. 121–124. 

 

KASAHARA Kazuo. “Buddhism and the Nara Schools". In: KASAHARA Kazuo.  A 

History of Japanese Religion. Tokyo: Kosei Publishing Co., 2001, pp. 47–72. 

 

KEENE, Donald. “The Kojiki as Literature”. The Transactions of the Asiatic Society of 

Japan, Third Series, vol. 18, pp. 99–132, 1983. 

 

KUME, Kunitake 久米邦武. Jōgū Taishi jitsuroku 上宮太子實錄. Tōkyō: Jōgū Kyōkai, 

1905.  

  

KURODA Toshio. “Shinto in the History of Japanese Religion”. Journal of Japanese 

Studies, Seattle, vol. 7, n. 1, pp. 1–21, 1981 

 

LURIE, David. “Myth and History in the Kojiki, Nihon Shoki, and Related Works”. In: 

SHIRANE, Haruo. The Cambridge History of Japanese Literature. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2015, pp. 22–39. 

 

MATSUO Kenji. A History of Japanese Buddhism. Kent: Global Oriental, 2007. 

 

MCCALLUM, Donald. “The Earliest Buddhist Statues in Japan”. Artibus Asiae, vol. 61, 

n. 2,  pp. 149–188, 2001. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

33 
 

 

______________. The Four Great Temples: Buddhist Art, Archaeology, and Icons of 

Seventh-Century Japan. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2009. 

 

MEHL, Margaret. “Scholarship and Ideology in Conflict: The Kume Kunitake Affair, 

1892”. Monumenta Nipponica. Vol. 48, N. 3, 1993, pp. 337–357. 

 

MIZOGUCHI, Koji. Archaeology, Society and Identity in Modern Japan. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2006. 

 

______________. The Archaeology of Japan: From the Earliest Rice Farming Villages 

to the Rise of the State. New York: Cambridge University Press, 2013. 

 

______________. An Archaeological History of Japan: 30,000 B.C. to A.D. 700. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2002. 

 

PEREIRA, Ronan Alves. “O budismo japonês: sua história, modernização e 

transnacionalização”. Ponto de encontro de ex fellows, Fundação Japão, São Paulo, 

v. 1, p. 1–28, 2006. 

 

PIGGOTT, Joan. The Emergence of Japanese Kingship. Stanford: Stanford University 

Press, 1997. 

 

SONODA Kōyū, com BROWN, Delmer. “Early Buddha Worship”. IN: BROWN, Delmer. 

Cambridge History of Japan. Vol. 1. Cambridge: Cambridge University Press, 1993, 

pp. 359–414. 

 

STEINHARDT, Nancy. “The Sixth Century in East Asian Architecture”. Ars Orientalis, 

vol. 41, pp. 27–71, 2011. 

  

STEPHENSON, Noni. The Hollowed Stone: A Critical Look at the Life of Tsukushi no 

Iwai During the Expansion of the Yamato State. Dissertação de Mestrado, 

International Master’s Program in Japanese Humanities. 2019. 

 

SUDA Tsutomu 須田勉. “Zōji no hirogari 造寺のひろがり”. Kikan kōkogaku 季刊考古学, vol. 

34, pp. 26–30, 1991. 

 

TAMMURA Enchō 田村圓澄. Zusetsu Nihon bukkyō no rekishi: Asuka, Nara jidai 図說日

本仏教の歴史. 飛鳥・奈良時代. Tokyo: Kōsei shuppansha, 1996. 

  

TSUDA Sokichi 津田左右吉. Kojiki oyobi Nihon Shoki no shinkenkyū 古事記及び日本書紀

の新研究. Tokyo: Rakuyodo, 1919. 

  

___________. Nihon jōdaishi kenkyū 日本上代史研究. Iwanami Shoten, 1930 

  



RJHR XIV: 26 (2021) – Larissa Bianca Nogueira Redditt e Daniel Aaron Feldbaum 
 

34 
 

___________. Nihon no shintō 日本の神道. Tokyo: Iwanami Shoten, 1949. 

  

___________. Shindai-shi no kenkyu 神代史の研究. Tokyo: Iwanami Shoten, 1924. 

  

YOSHIDA Kazuhiko 吉田一彦. Nihon Shoki no jubaku 『日本書紀』の呪縛. Tokyo: 

Shūeisha, 2016. 

 

___________. “Religion in the Classical Period”. In: SWANSON, Paul L.: CHILSON, 

Clark. Nanzan Guide to Japanese Religions. Honolulu: University of Hawai’i Press, 

2006a, pp. 144–162. 

  

___________. “Revisioning Religion in Ancient Japan”. Japanese Journal of Religious 

Studies, Nagoya, vol. 30, n. 1/2, pp. 1–26, 2003. 

  

___________. “The Thesis That Prince Shotoku Did Not Exist”. Acta Asiatica, Tokyo, 

vol. 91, pp. 1–20, 2006b. 

 

ZHONG, Yijiang. “Formation of History as a Modern Discipline in Meiji Japan”. Asia 

Research Institute Working Paper Series, Singapore, n. 191, 2012. 

 

 

 

 


