Revista ©
/ ISSN 19834810

JESUSHISTORICO

Revistidekstudos sobre o desus Historico e S iRecepcao:

Recebido em: 01/06/2021
Aceito em: 20/06/2021

O impacto da atividade missionaria jesuita no Japdao dentro da Segunda

Escolastica?

The impact of the Jesuit missionary activity in Japan within the Second

Scholastics

Dra. Renata Cabral Bernabé?

Universidade de Tohoku

Resumo: Na tentativa de compreender e categorizar o novo mundo que se lhes
apresentava apds as Grandes Navegacbes, os missionarios catdlicos acabaram por
transformar uma série de conceitos de forma a abarcar uma nova realidade que se
impunha. Um desses conceitos foi o de “religiao”, o qual precisou ser reformulado para
ser utilizado para descrever sociedades cujas histérias se desenvolveram absolutamente
alheias ao cristianismo. Cada uma dessas sociedades apresentou diferentes desafios ao
pensamento cristdo medieval. As respostas a tais desafios, por sua vez, também
variaram de acordo com os agentes europeus envolvidos. O presente artigo se propde a
analisar as respostas dadas por alguns dos missionarios jesuitas, participantes do
movimento filosofico conhecido como Segunda Escolastica, aos desafios impostos pela

atividade missionaria no Japdo.

! Essa pesquisa contou com o apoio de JSPS KAKENHI (grant number 19F19301).

2 Doutora pela Universidade de Sdo Paulo (USP). Atualmente, cumpre um pds-doutorado na Universidade de
Tohoku, no Japéo, com o financiamento da Japan Society for the Promotion of Science (JSPS), cujo tema de
pesquisa € a reformulacdo do conceito de religido na Europa durante a primeira modernidade e o impacto que
a atividade missionaria no Japéo teve nesse processo. http://lattes.cnpg.br/0964972932440751



http://lattes.cnpq.br/0964972932440751

RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

Palavras-chave: Alessandro Valignano; Japao; Tomas de Aquino; catecismo; religido;

razao.

Abstract: In an attempt to understand and categorize the new world that had been
uncovered after the Great Navigations, the Catholic missionaries ended up transforming
a host of concepts in order to embrace that new reality. One of these concepts was that
of "religion", which had to be reformulated in order to describe societies whose history
developed absolutely apart from Christianity. Each of these societies presented different
challenges to the Medieval Christian thought. The responses to such challenges also
varied, according to the European agents involved. The present article proposes to
analyze the responses given by some of the Jesuit missionaries, participants of the
philosophical movement known as Second Scholasticism, to the challenges posed by

missionary activity in Japan.

Keywords: Alessandro Valignano; Japan; Thomas Aquinas; catechism; religion;

reason.

36



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

1. Introducao

Quando os europeus, como resultado da Grandes Navegacdes, entraram em contato
com uma miriade de terras e povos cuja existéncia lhes era totalmente desconhecida,
um enorme esforco de descrever e categorizar tudo aquilo que se via foi empreendido.
Em meio aos incontaveis relatos de viagem produzidos naquele momento, aqueles
escritos pelos missionarios catdlicos que acompanhavam os comerciantes ganham
destaque. Imbuidos do fervor por levar o Evangelho a povos que desconheciam, na visao
dos cristaos, acerca do passado e futuro da humanidade como um todo descritos nas
Escrituras, esses missionarios se esforgaram por compreender tais povos e suas culturas
e descrevé-los a seus conterraneos. Em meio a tais relatos, ja em meados do século XVI
€ possivel reconhecer o termo “religido” sendo utilizado por alguns desses missionarios
para referirem-se a conjuntos de praticas e crencas dessas populagdes. Para citar apenas
dois exemplos, na América, Francisco Lopez de Gomara (1511-1566), capeldo de Hernan
Cortés, ao escrever sua obra “Historia de la Conquista de México” em 1553, intitula um
dos capitulos como “La religién Acucamil” (Gémara, 2007). J& na Asia, em 1548, um ano
antes que os primeiros jesuitas pisassem em solo japonés, o italiano Nicolao Lancillotto
(?-1558), entao reitor do colégio de Sao Paulo em Goa, escrevia um relato sobre o Japao,
baseado nas informacdes que recebera de Anjird, um ex-pirata japonés que fora levado
por Francisco Xavier & India. Nessa obra, intitulada “Informacion sobre Japdn”,
Lancillotto afirma que escrevia sobre a “relegidao e culto devino que naquela terra se
usa”.?

Tal uso, tdo corriqueiro para um leitor da atualidade, era, no entanto, bastante
inovador naquele momento e ilustra uma significativa transformacdo pela qual o conceito
de “religido” passava no inicio da Modernidade. Durante toda a chamada Idade Média, o
termo “religido” possuia basicamente dois significados: primeiramente, a adoragdo e
culto devidos a Deus, ou, como define Tomas de Aquino em sua “Suma Teoldgica”, a
virtude de prestar a devida honra a Deus, (Summa: II-II.Q81a.2.); em segundo lugar,
quando no plural, o termo servia como designacdo de vida monastica (Nongbri, 2013:
13). De acordo com William Cavanaugh, este Gltimo era o significado do termo quando

0 mesmo passou para o inglés, por volta de 1200.4 A partir do século XIII, esse segundo

3 Nicolao Lacillotto. “Informacion sobre Japén [2].” 1548. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.). Documentos de
Japon 1547-1557, Roma, Institutum Historicum Societatis lesu, 1990, p. 71.

4 No Oxford English Dictionary a definigdo para “religion” era: “a state of life bound by monastic vows”. Ver:
(Cavanaugh, 2009: 64).

37



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

uso se estendeu de forma a designar também ordens ndo monasticas, como franciscanos,
dominicanos, etc.

Todos esses significados permanecem e convivem durante a primeira
modernidade juntamente com o novo uso que o termo vinha ganhando. Alessandro
Valignano (1539-1606), visitador da Companhia de Jesus para as Indias Orientais, em
sua primeira obra dedicada exclusivamente ao Japdo, “Sumario de las Cosas de Japon”
(1583) faz uso do termo de diferentes formas. Enquanto o terceiro capitulo do livro é
intitulado “De la religidén y sectas de los japones”, o titulo do nono é "Cémo no conviene
ir a Japon otras religiones”, desta vez referindo-se a outras ordens religiosas para além
da Companhia de Jesus. No século seguinte, todos esses significados sdo confirmados
por dicionarios tanto em portugués (“*Vocabulario Portuguez e Latino” de Rafael Bluteau,
1720) quanto em espanhol (“Diccionario de Autoridades”, 1737). E interessante notar
que este ultimo, apesar de reconhecer o uso do termo para se referir a sistemas de
crengas e praticas alheias ao cristianismo, o classifica como imprdprio. No quarto artigo
da entrada “religido” consta: “Impropriamente y por abuso, se llama tambien el culto y
veneracion que tributan algunas Naciones a sus falsos Dioses” (“Diccionario de
Autoridades”, 1737).

Ainda que esse significado estivesse em disputa, seu uso passou a ser
relativamente corrente, como se pode ver pelos relatos dos missionarios ja mencionados.
Ha ao menos duas ideias que subjazem o ato de referir-se a conjuntos de crencas e
praticas de povos nao europeus como religido. Primeiro, reconhece-se com isso uma
comensurabilidade entre cristianismo e tais sistemas. Segundo, presume-se um
elemento de universalidade na religido, j@ que ela aparece espontaneamente em
diferentes sociedades e ndo depende de uma forma especifica, como o cristianismo, para
existir.

Como bem coloca Nicolas Gasbarro, “religiao” e “civilizacdao” constituem as duas
maiores generalizacdes que os europeus foram capazes de formular na modernidade na
tentativa de dar sentido a nova realidade que se lhes apresentava apds os
“descobrimentos” (Gasbarro, 2014). No caso do Japdo, o primeiro desempenha um papel
fundamental, ja que a sociedade japonesa era considerada quase tdo civilizada quanto
a europeia. Minha proposta neste artigo € demonstrar como os jesuitas no Japdo fizeram
uso de ferramentas que lhes tinham sido fornecidas por autores escolasticos da Baixa
Idade Média ao transformar religido em um conceito generalizador. No entanto, no

processo de colocar em pratica ideias que existiam até entdo somente no plano filoséfico

38



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

e teoldgico, eles as transformaram profundamente. Portanto, como bem coloca Joan-
Pau Rubiés, é possivel identificar um processo que vai do século XII e leva até o
Iluminismo (Rubiés, 2005). No entanto, dentro desse processo € preciso reconhecer a
passagem do século XVI para o XVII como um importante ponto de virada que se deu
em grande parte devido a exposicao da cultura universalista crista a diferentes povos e

culturas em diferentes continentes.

2. O programa de evangelizacao jesuita no Japdo
Logo os primeiros relatos acerca da populacdo japonesa feita pelo primeiro grupo de
missionarios a pisar no Japao - Francisco Xavier (1506-1552), Cosme de Torres (1510-
1570) e Juan Fernandez (1526?-1567) — sdao bastante otimistas. Xavier, na carta que
escreveu em Kagoshima poucos meses apds sua chegada, afirma: “la gente que hasta
aguora tenemos conversado, es la mejor que hasta aguora esta descubierta. Y me parece
que entre gente infiel non se hallara otra que gane a los japanes.”> Nao obstante, aos
japoneses faltava um elemento fundamental. Em 1552 ele relata: “Muito trabalhei em
Japdo de saber se em algum tempo tiverdao noticia de Deus e de Christo, e segumdo
suas espreturas e dito do povo, achei que numqua tiverdo noticia de Deus.”®

Sendo os japoneses completamente “ignorantes” de Deus, ficavam os jesuitas
responsaveis por transmitir tais ensinamentos desde os mais basicos fundamentos.
Xavier prepara entdo junto de Anjird, quem lhe servia de intérprete, um catecismo em
japonés, escrito em letras latinas. O contelido desse catecismo é sumariamente descrito

por Xavier na sua carta de 1552, onde o jesuita afirma que se ocuparam em escrever:

... acerqua da criacdo do mundo, com toda a brevidade, declaramdo ho que hera necesario
pera saberem eles como hai hum criador de todas as cousas, do qual eles nom tindo
nenhum conhecimento, com outras cousas necessarias, até vir a encarnacdo de Christo,
tratamdo a vida de Christo por todos os mistérios até a acemssao, e huma declaragdo do
dia do juizo. O qual livro com muito trabalho tiramos na limgoa de Japdo e o escrevemos
em letra nossa.”

Nas décadas seguintes, outros catecismos foram escritos pelos jesuitas que atuaram no
Japado até que Valignano, em sua primeira visita ao arquipélago entre 1579 e 1582,

escrevesse o seu.® De acordo com Jesus Lopez Gay, Valignano o redigiu em espanhol,

5 Carta de Francisco Xavier aos jesuitas em Goa. 5 de novembro de 1549. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.).
Documentos de Japdn 1547-1557, Roma, Institutum Historicum Societatis lesu, 1990, p. 142.

6 Carta de Francisco Xavier aos jesuitas da Europa. 29 de janeiro de 1552. In: Ibid., p. 309.

" 1bid., p. 297.

8 De acordo com Josef F. Schitte, o catecismo foi escrito ja em 1580 em Funai (Schitte, 1985).

39



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

mas essa versdo foi perdida (Gay, 1962). A versdo que chegou aos nossos dias € aquela
que foi impressa em Lisboa em 1586, traduzida ao latim por Diogo de Mesquita (1551-
1614), e levada de volta ao Japao por Valignano em sua segunda visita ao arquipélago
em 1590. Gaspar Coelho (1530-1590), vice-provincial jesuita do Japdo entre 1581 e
1590, descreve em sua carta anua de 1582 a confecgdo de “um catecismo que também
se tresladou em Japdo para os irmdos japGes serem melhor instruidos nas coisas de
nossa santa fé e para com ele poderem catequizar os que de novo se converterem.”® O
Catechismus Christianae Fidei, como ficou conhecido, foi usado no Japao, portanto, tanto
em sua versdo em latim, dentro dos seminarios e colégios jesuitas, quanto em japonés
para os pregadores nativos.

Os jesuitas, no entanto, produziram dois tipos de obras catequéticas no Japéo:
os catecismos e as doutrinas. Tal divisdo era baseada no programa de evangelizagao
gue montaram para os japoneses. Durante a primeira fase da evangelizacao,
denominada por Gay como pré-evangelizacdo e voltada aqueles ainda ignorantes de
Deus e que doravante nao haviam decido tornarem-se cristdos, os catecismos eram
usados. As doutrinas serviriam para a fase posterior, voltada aos aspirantes ao batismo
e apresentavam o Credo, oracdes e sacramentos. Em uma carta a Ignacio de Loyola,

Torres explica o conteldo da evangelizacdo como um todo. Em suas palavras:

La manera que tenemos en hacer cristianos es la seguimte: primeramente los sacamos de
sus erros trayémdolos en conocimiento de su segedad. Luego se le da a conocer quién
hizo este mundo, que ellos tienen que sempre fue, e como hay un principio infinito, primera
causa de todo bien, lo qual crié todo lo visible e invezible con sola su palabra y volumtad;
y como el hombre es compuesto de dos sustancias, corporal e espiritual, la qual sempre
es viva, lhamada anima, por la qual recibe galardén segundo sus obras. Loego se muestra
coémo Dios crio a Adan en el paraiso terrenal y el mamdamento que le impuso, y las causas
por qué e cédmo, por enganho del diablo, quebramté el mamdamento de Dios ficando
sojeto a el demonio e a todas las mas penalidades que tenemos aguora; y cdmo por causa
del pecado fue el ombre apartado de Dios, caindo en erros, adorando criaturas; y como
fue necesario, por causa de la justica y misericordia, que en Deos hes huna cousa, vinir
Christo Hijo de Dios a tomar carne humana e recomsiliar a los hombres con Dios por los
quales merecimentos todo hombre se puede salvar; y cémo mandé sus apdstoles por todo
el mundo a predicar y bautizar, y ensenhamdo los hombres el camino de la verdad, los
quales imitamos nosotros.10

O primeiro conjunto de ensinamentos - refutacdo das seitas japonesas, existéncia de
um primeiro principio criador e de uma alma imortal humana - era classificado como

“coisas naturais”, enquanto o segundo conjunto descrito por Torres pertencia as “coisas

® Carta anua de Gaspar Coelho. 15 de fevereiro de 1582. In: ARSI, Jap. Sin. 45 Il fol. 41v.
10 Carta de Cosme de Torres a Ignacio de Loyola. 7 de novembro de 1557. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.).
Documentos de Japén 1547-1557, p. 737-8.

40



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

sobrenaturais”. Diferente daquilo que o leitor contemporaneo frequentemente associa a
tais termos, os jesuitas se referiam por ambos ao conhecimento que o homem possuia
de Deus. Em seu catecismo, Valignano expde com clareza a diferenca entre os dois tipos
de conhecimento. Em suas palavras: “aquelas que sdao naturais, guiado pela razdo o
homem pode esquadrinha-las, mas, quando sdo sobrenaturais, € preciso que seja
iluminado pela diregdo de uma luz superior e mais elevada” (Valignano, 1586: 55v).!!
Tal divisdo remete a teoria da dupla maneira de se conhecer a verdade, teoria essa
trabalhada pelos autores escolasticos do fim de periodo medieval, particularmente por
Tomas de Aquino, e que foi retomada e trabalhada pelos participantes da chamada

Segunda Escolastica.

3. 0 esquema tomasiano da dupla forma de conhecer a verdade e o uso jesuita
de tal teoria

Tomds de Aquino (1225-1274) é mais conhecido e proeminente autor da chamada
filosofia Escolastica medieval. Nascido no reino de Napoles, ele se juntou a entdo recém-
criada ordem dos dominicanos (Ordum Praedicatorum, fundada em 1216) em 1245,
apos frequentar a universidade. Sua extensa obra é fundamental dentro da histéria da
filosofia crista ocidental que por grande parte da Idade Média foi dominada pelo
pensamento de Santo Agostinho (354-430). Sua obra mais importante e extensa é a
Summa Theologiae, escrita entre 1265 e 1273. No entanto, para nosso propdsito aqui,
a obra mais relevante é a Summa contra Gentiles, terminada por volta de 1265. Neste
ultimo trabalho, Tomas apresenta de forma bastante didatica suas ideias acerca da dupla
maneira de se conhecer a verdade.

A Summa contra Gentiles é bastante extensa, composta por quatro livros com
uma média de cem capitulos cada. No terceiro capitulo do livro I, intitulado “Qual o modo
possivel de se manifestar a verdade”, ele apresenta duas categorias para o
conhecimento humano acerca de Deus. As categorias de verdade eram: aquelas que
“excedem toda a capacidade da razao humana” e “aquelas as quais a razao pode admitir”
(Aquino, 1990: 22). A despeito de tal separagdo, Tomas enfatiza que essas categorias

se referem somente ao nosso conhecimento acerca de Deus e ndao a Deus ele mesmo

11 As citagBes do Catecismo de Valignano feitas no presente artigo serdo retiradas da tradugio ao portugués
feita por Anténio G. Pinto (Valignano, 2017). Contudo, uma vez que ndo tive acesso a versao impressa do livro,
farei referéncia a paginacdao (folio) do original em latim (Valignano, 1586).

41



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

“cuja verdade é una e simples” (Aquino, 1990: 30). Além disso, essas verdades jamais
se contradizem, afinal, a falsidade é sempre contraria a verdade.

No nono capitulo da obra, “"Da ordem e do método seguidos nesta obra”, Tomas
afirma que para convencer o adversario sobre as verdades divinas, deve-se proceder
pela manifestacdo da primeira ordem de verdades por razdes demonstrativas. Contudo,
tais razdes ndao podem ser usadas para comprovar a segunda ordem de verdades (nao
demonstraveis pela razdo humana) e, portanto, elas devem ser usadas de forma que
“as suas razodes contra a verdade sejam resolvidas, visto que a razao natural ndo pode
ser contraria a fé” (Aquino, 1990: 30). Assim, a razdo é utilizada ndo para convencer o
adversario a aderir as proposigdes do cristianismo, mas para refutar seus raciocinios
(ndo cristdos), provando-os falsos.

Se voltarmos a proposta jesuita de evangelizacdo no Japao, € possivel perceber
0 eco de tais ideias. Como vimos pela citacdo de Torres, o primeiro passo no programa
evangelizatério adotado no Japao era justamente refutar as “seitas japonesas”, retirando
os ouvintes “de sus erros trayémdolos en conocimiento de su segedad”. Para levar
adiante tal intento, os jesuitas empregaram desde o inicio um grande esforco ao estudo
das crencas japonesas, tendo finalizado ja em 1556 o primeiro compilado das diversas
seitas praticadas no Japdo. O “Sumario dos erros en que os gentios do Japao vivem e
de algumas seitas gentilicas en que principalmente confid” foi em grande parte baseado
nos relatos de Fernandez, Torres e Xavier acerca dos didlogos que tiveram com os
monges budistas de Yamaguchi em 1551 e contou com alguma contribuicdo dos dois
jesuitas portugueses que chegaram poucos anos depois ao arquipélago, Gaspar Vilela
(1526-1572) e Baltazar Gago (1520-1583).12 Esse Sumario ndo foi composto para ser
lido para os japoneses e por isso nao foi traduzido ao japonés. O mais provavel é que
ele tenha circulado somente entre os missionarios europeus de forma a instrui-los para
a tarefa da pré-evangelizagao no Japao.

Os jesuitas, no entanto, ndo se apoiavam exclusivamente na razao somente para
refutar as seitas japonesas, mas também para apresentar o conteido de todas as “coisas
naturais”. Estas seriam acessiveis ao Homem pela razdo, gracas a lei natural, meio pelo
qual Deus dé& a conhecer ao ser humano sua lei divina. Como coloca Valignano no

proémio de seu catecismo:

12 Muitos estudiosos acreditam que o original dessa obra foi escrito em espanhol, lingua-méae de Torres e
Fernandes, e mais tarde traduzido por Vilela e Gago para o portugués. Essa versdo portuguesa foi copiada em
Malaca por Luis Fréis e publicada por Juan R. de Medina (Medina, 1990: 655-671).

42



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

[O] homem, para além da vida e sentidos com que por sua bondade Deus o dotou, esta
provido de uma certa forca e faculdade muito superior, a que chamam entendimento e
inteligéncia, gracas a qual, através de raciocinios e argumentos conclusos, indaga a
verdade das coisas e conhece o que distingue o honesto do torpe (Valignano, 1586: 2).

Portanto, gracas a tal faculdade dada por Deus aos homens, estes sdo capazes de,
através de raciocinios, chegar a verdade das coisas. As primeiras cinco palestras
(conciones) dentre as oito na qual o primeiro livro do catecismo de Valignano é dividido,
sao dedicadas tanto a refutacdo pormenorizada das ideias presentes nas seitas
japonesas quanto a apresentacao das “coisas naturais”. O conteldo destas é justamente
aquilo que Torres descreveu em sua carta a Loyola como primeiro passo do programa
evangelizatorio jesuita no Japdo, ou seja, existéncia de um primeiro principio que deu
origem a tudo neste mundo, dupla substancialidade do homem (corpo e espirito) e

imortalidade da alma, a qual recebe o prémio ou castigo pelos feitos durante a vida.

4. O reabilitar da razao na teologia crista
Subjacente a essa teoria do duplo modo de conhecer a verdade apresentada por Tomas
e aproveitada pelos jesuitas no Japdo no seu programa de evangelizacdo, esta a ideia
de compatibilidade entre fé e razao. Tomas de Aquino, com sua filosofia, resgatou o
papel do direito natural dentro da teologia cristd. Agostinho, principal tedlogo da
cristandade latina até o surgimento da Escolastica, ndo negava a existéncia do direito
natural ou da razdo humana em sua teologia. Para ele, Deus estabelecera uma ordem
para a natureza e até mesmo os pagdos tinham acesso a certo conhecimento desta
ordem. Contudo, uma tdpica que subjaz todo seu pensamento é a profundidade do
pecado original. Para ele, a corrupgao da natureza humana nos impede de compreender
Deus e a verdadeira Justica por nds mesmos. Em sua visdao, o direito natural fora
suficiente ao homem antes do pecado. Contudo, depois disso, a graga tornou-se
imperativa (Villey, 2005).

A Escolastica surge como uma nova corrente de pensamento a partir do século
XII, impulsionada pelas mudangas que vinham ocorrendo na Europa como
melhoramentos das técnicas agricolas, reavivamento das cidades e comércio, crescentes
trocas com o mundo drabe e a consequente reintrodugao das obras da antiguidade
classica. Os autores escolasticos foram capazes de reabilitar o papel da razdo dentro da
teologia catdlica. Tomdas de Aquino, com sua ideia de principios segundos (secunda
praecepta), reforcou a importdncia do direito natural em seu pensamento. Em sua

“Suma Teoldgica” ele propds que a lei natural é constituida pela razao (ST I-1I, Q-94

43



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

a.1) e seus principios sdo diversos, apesar de derivarem todos de uma mesma fonte (ST
I-II, Q-94 a.2). Os principios primarios da lei natural (prima principia legis naturae) sao
universais e imutaveis, mas para além desses ha os principios secundarios, derivados
dos primarios. Os principios secundarios sdo conclusdes tiradas a partir dos primarios
(STI-II, Q-94 a.5) e, portanto, implicam algum grau de mediagdo humana. Nao obstante,
sao meio pelo qual Deus age neste mundo por abster-se de agir diretamente em cada
caso particular. Dessa forma, a filosofia de Tomas reabilita o papel da razdo humana e
do direito natural uma vez que, diferente de Agostinho, ele ndao considera a natureza
humana completamente destruida apds o pecado, mas apenas enfraquecida (Villey,
2005).

Rubiés, ao analisar a proposta dos jesuitas na Asia e buscar suas origens em
Tomads de Aquino e outros autores contemporaneos a ele, como Ramon Lull e Pedro
Abelardo, afirma que posicGes mais racionalistas por parte dos tedlogos catdlicos foram
impulsionadas precisamente pelo engajamento com ndo-cristdos em contextos
missionarios (Rubiés, 2005: 271). De fato, se olharmos para a histdria da cristandade
latina, o embate com o mundo nao-cristdo, dentro do qual o cristianismo originalmente
se desenvolveu, foi suavizado durante boa parte da Idade Média e reacendeu novamente
por volta dos séculos XII e XIII, com o maior contato com o mundo arabe-mucgulmano.
Contudo, minha proposta no presente artigo é demonstrar que a abordagem feita pelos
jesuitas no Japdo entre os séculos XVI e XVII no que diz respeito ao papel da razao
dentro da teologia cristd se diferencia daquela feita por Tomas de Aquino, ainda que sua

filosofia tenha servido como base tedrica a proposta missionaria jesuita no Japao.

5. A filosofia tomasiana por oposicdao a proposta missionaria jesuita

Para analisar a diferenca existente entre a abordagem de Tomas de Aquino e dos jesuitas
no Japao em relacdo ao papel da razdo, farei uso da comparacao entre duas obras: a
“Suma contra os Gentios” de Tomas e o “Catecismo da Fé Crista”, de Valignano. Ainda
que a primeira ndo se trate de um catecismo, o propdsito é similar, uma vez que Tomas
o descreve no segundo capitulo — “A intencdo do autor nesta obra” - como sendo:
“manifestar, na medida do possivel, a verdade que a fé catdlica professa, eliminando os
erros contrarios a ela” (Aquino, 1990: 21). As dificuldades para tal tarefa, segundo
Tomas, seriam duas: primeiro, o desconhecimento por parte dos cristdos acerca dos
erros de seus adversarios; e segundo, o ndo reconhecimento “entre os que erram”, da

autoridade dos textos das Escrituras. Assim, a solucdo seria recorrer a razdo natural,

a4



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

“com a qual todos sao obrigados a concordar” (Aquino, 1990: 21). Tal proposicao,
contudo, precisa ser devidamente problematizada.

Nesta obra, de fato Tomas apresenta a razdo natural como resposta aqueles cujas
afirmacgdes ndo podem ser refutadas com base nas Escrituras. No entanto, sua opgao
pela razdo se da por uma estratégia voltada a determinadas circunstancias (disputa com
pagaos e mugulmanos) e ndo por entender que a razao é superior. Muito pelo contrario,
Tomas entende a razdo como deficiente no que diz respeito a questdes divinas. Tal
proposicao fica evidente nos capitulos seguintes, nos quais ele expde a teoria da dupla
forma de conhecer a verdade. No terceiro capitulo, ao propor que alguns atributos de
Deus sdo acessiveis a razdo humana, ele faz uma ressalva ao afirmar que “o intelecto
humano ndo pode chegar a apreender a substancia divina pela sua capacidade natural”
(Aquino, 1990: 22). Nos dois capitulos seguintes, Tomas expGe diversas razdes pelas
quais fora necessario propor também a fé dos homens mesmo as verdades divinas
acessiveis a razao.

Através de tais argumentos, fica claro que para Tomas, nenhuma proposicdo
racional é capaz por si s6 de levar a verdade divina, mas, como explica Rudi Te Velde, é
uma maneira mais ou menos convincente de guiar o intelecto humano para a
compreensao da verdade da fé (Velde, 1994). Tomas nado define as verdades que propode
pela coeréncia ldgica de qualquer argumento. Apesar de utilizar-se da razdo como base
comum no debate com os nao cristaos, ele ndo a tem como um critério universal a partir
do qual as disputas sdo solucionadas. Como bem coloca Velde, para Tomas “a razao nao
desempenha o papel de juiz, ficando acima das afirmacGes de fiéis e infiéis”!3 (Velde,
1994:53). Ela é atil como instrumento para o ser humano reconhecer a verdade, mas
para isso ela precisa reconhecer suas limitacbes. Dai a estrutura da “Suma contra
Gentios” que, antes mesmo de apresentar as verdades acessiveis ao intelecto, faz um
exame da razdo e de suas falhas na busca pela verdade divina.

Valignano em seu catecismo segue um caminho diferente nesse sentido. A
premissa da qual ele parte, que é apresentada na primeira linha do proémio, é que ha
uma distingdo fundamental entre seres humanos e outros animais. Tal distingao refere-
se a razdo, faculdade que Deus dotou o Homem como forma de indagar a verdade das
coisas e distinguir "o honesto do torpe”. Valignano define razdo como “uma espécie de

luz, com a qual o intelecto humano é iluminado na percepcdo e ajuizar das diferencas

13 «Reason does not play the role of judge, standing above the claims of believers and unbelievers.”

45



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

das coisas” (Valignano, 1586: 2). Nao ha qualquer mencdo a qualquer limitacdo da razao,
mas o autor defende que esta deve ser tomada como “uma luz com a qual tomamos
conhecimento da verdade e com a qual reconhecemos se é verdadeiro ou falso o que se
diz” (Valignano, 1586: 2v).

Nas trés palestras seguintes, Valignano estabelece como é possivel ao Homem
somente com o auxilio da razdo natural saber da existéncia de um principio primeiro, as
principais caracteristicas deste principio e da alma imortal humana. Diferente de Tomas,
logo de inicio ele ndo questiona o poder da razao natural, mas defende que a obediéncia
a mesma leva o Homem a “maxima perfeicdao e tranquilidade de vida a qual o homem
pode elevar-se nesta existéncia” (Valignano, 1586: 44). Ndo ha qualquer referéncia a
desvantagens para se confiar na razdo, ainda que mais a frente no catecismo ele admita
que a mesma possa falhar em determinados casos, resultando assim na idolatria (culto
de criaturas por oposicao ao culto do verdadeiro criador). Nao obstante, Valignano afirma
que apesar da falibilidade da razdao, Deus ofereceu trés “remédios” para que o Homem
nao fosse enganado pelo diabo, principal causa da desorientacao que leva o ser humano
a idolatria. O primeiro remédio seria enviar homens sabios e virtuosos para ensinarem
e guiarem os povos; o segundo, permitir absurdos nas idolatrias de forma que homens
sensatos e prudentes fossem capazes de reconhecé-las como invencoes; e terceiro, fazer
com que os demoénios aparecessem sempre em figuras monstruosas que causassem
repulsa aos homens. A graca e a revelacdo ndo sdo mencionadas como um dos remédios.

Valignano, no entanto, reconhece a necessidade da fé para que o homem atinja
por completo a verdade divina. Tal necessidade, por sua vez, sé é reconhecida ao fim
da sexta palestra (antepenultima do livro I), quando o autor apresenta o duplo modo de
conhecer a verdade, emulando o esquema de Tomas de Aquino. Ele explica que o
entendimento do homem por vezes ndo consegue alcangar através da razao natural
algumas coisas préprias da razao divina. Nestes casos, é ajudado pela luz da fé, a qual
ele define como “uma dadiva, superior a natureza, oferecida por Deus aos homens,
mediante a qual com toda a firmeza se creem os mistérios divinos e sobrenaturais e os
segredos divinamente revelados, que ndo podem ser conhecidos através da razdo
natural” (Valignano, 1586: 55).

Uma vez que a verdade divina abarca tanto as coisas naturais quanto as
sobrenaturais, a fé é imperativa em sua apreensdo. Ndo obstante, Valignano ndo foca
sua exposicdo nas limitacbes da razdo. Muito pelo contrario. Mesmo quando ele

apresenta as verdades correspondentes as “coisas sobrenaturais” nas duas ultimas

46



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

palestras do Livro I - como criagdao do mundo e do primeiro casal de humanos, queda
dos anjos e subsequente queda de Addo e Eva pelo pecado original que foi legado a toda
sua descendéncia - tudo é examinado em sua légica e apresentado como absolutamente
conforme com a razdo. Valignano aceita que a razao natural ndo é suficiente para
apreendermos a substancia divina por completo, mas quando se trata dos mistérios
sobrenaturais, ela nos ensina a crer nos mesmos. E possivel afirmar, portanto, que
diferente de Aquino, para Valignano a razdo é a autoridade capaz de julgar qual é a lei

correta e verdadeira.

6. Razdo como guia missionario no Japao

O crédito que Valignano da a razdo vem das suas convicgoes filoséficas como participante
da Segunda Escolastica, mas também foi inflada pela enorme admiracdo por parte dos
missionarios jesuitas com o carater pretensamente racional dos japoneses. Admiracgao
essa que permeia os relatos dos jesuitas desde os primeiros contatos travados no
arquipélago. Xavier, em sua carta escrita em Kagoshima menos de trés meses apods sua
chegada, afirmou que os japoneses “fuelgan de oir cosas conformes a razén” 4. Dois

anos depois Torres repete a mesma afirmacao acrescentando que:

[S]e com rezdo Ihes daes a entender que ndo pode salvar suas almas sendao aquelle que
as criou, e que as almas tiverdo principio e ndo tém fim, se com rezdo e boas palavras
Ihes explicdo estas cousas, a mesma hora, ainda que venhdo mui alterados contra nos,
esquecidos dos idolos que desque nacerdo adorardo, e também de pai e mai, se fazem
christdos.!®

Tais declaragbes sdo constantes nas missivas de varios dos jesuitas que trabalharam no
Japdo. Por vezes, os missionarios explicitavam que por essa razao era necessario enviar
ao arquipélago padres e irmaos letrados que fossem capazes de debater com os
nativos.'® E claro que fundamentar o trabalho missionario no Japdo em argumentos
racionais, de forma a convencer os habitantes a tornarem-se cristdos, respondia a uma
necessidade pratica, uma vez que os reinos Ibéricos ndo possuiam qualquer poder
coercitivo no Japao e a Unica via aberta para acao dos missionarios era o convencimento.

Contudo, ha outras formas de operar através do convencimento e os frades franciscanos

14 Carta de Francisco Xavier aos jesuitas em Goa. 5 novembro 1549. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.).
Documentos de Japdn 1547-1557, p. 144.

15 Carta de Cosme de Torres aos jesuitas em Goa. 29 setembro 1551. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.).
Documentos de Japdn 1547-1557, p. 216.

16 “Hé necessario que os padres que ouverem de vir a estas partes sejam letrados, pera os tirarem de suas
falsidades e os confundir.” Ibid., p. 214.

47



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

gue iniciaram sua missao no arquipélago apdés 1593 seguiram uma estratégia diferente.
No tratado acerca do martirio sofrido pelos missionarios em 1597 a mando do general
Toyotomi Hideyoshi (1537-1598), frei Jeronimo de Jesus (?-1601) afirmou que os frades
descalcos apesar de reconhecer que o proselitismo no Japao diferenciava daquele
praticado nas Américas ndo seguiam a mesma estratégia dos jesuitas. Jesus admitia que
por serem livres, os japoneses frequentemente faziam uma série de perguntas
dificultosas aos pregadores. Contudo, a resposta dos frades ndo era vencé-los
intelectualmente, mas convencé-los “curando la llagas de los pobres, y visitandolos, y
consolandolos em sus misérias” (Perez, 1929: 79).

As diferentes estratégias de missionacdo empregadas por jesuitas e franciscanos
no Japado foram objeto de interminaveis disputas entre membros das ordens que nao
cessaram nem mesmo com a expulsdo dos cristdos no Japdo, apds 1614. Elas ja foram
objeto de estudos anteriores (Bernabé, 2018) e ndo serdo analisadas no presente artigo.
A perspectiva franciscana serve-nos aqui, contudo, como um contraponto a proposta
jesuita para o Japdo. As conviccles de Valignano ndo eram consenso nem mesmo dentro
da Companhia de Jesus. Minha intencao, no entanto, ndo foi apresenta-las como um
padrdo dentro do pensamento da cristandade latina no inicio da Modernidade ou entre
0S missionarios jesuitas, mas como inovagoes introduzidas no contexto da expansao
europeia do século XVI, como uma das respostas possiveis aos desafios impostos pelos
diversos encontros promovidos nesse periodo, especificamente aos desafios colocados

pela alteridade japonesa.

7. Conclusao

Guy Stroumsa sugere que a descoberta de diversas e numerosas formas de religido nos
séculos XVI e XVII permitiram, paradoxalmente, o desenvolvimento de uma concepcdo
Unica de religido. A partir de entao, religido passou a ser percebida como um aspecto de
toda e qualquer sociedade (Stroumsa, 2010). Neste artigo, busquei mapear a
transformacdo que o termo religido sofreu no inicio da Modernidade, como resultado da
expansdo europeia e do consequente intercdmbio cultural com diversos povos entre
América e Asia. Além disso, tentei demonstrar como, no processo de redefinicdo do
conceito de religido, os jesuitas que trabalharam no Japao se utilizaram de ferramentas
conceituais propostas por fildsofos escolasticos medievais, particularmente de Tomas de
Aquino, mas, ao aplicar tais ferramentas em um contexto histérico radicalmente

diferente, acabaram por modifica-las consideravelmente.

48



RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

A compatibilizacdo entre fé e razdo, inicialmente promovida pelos escolasticos
medievais, foi muito mais longe na proposta missiondria dos jesuitas que se
encaminharam para o Japao, em grande parte pela admiracao que estes demonstraram
ter pelo suposto carater racional do povo japonés. Confiantes de que fundamentar o
cristianismo na razdo era a melhor estratégia para convencer os japoneses, 0s jesuitas
involuntariamente promoveram um processo de racionalizacdo que teria um forte
impacto sobre ideologias seculares posteriormente na Europa. Como bem coloca Rubiés,
“0s jesuitas ajudaram a transferir o impulso universal do cristianismo para um campo
secular que, como o Iluminismo provaria, acabou por sair do controle”!” (Rubiés, 2005:

264). A extensdo de tal impacto, contudo, ainda é objeto para futuras investigagoes.

Bibliografia

AQUINO, Tomas de. Suma contra os Gentios, Trad. Odildo Moura, Caxias do Sul: Livraria
Sulina Editora, 2 volumes, 1990.

_____ . Suma Teolégica. v. 1V, 2a ed. Sdo Paulo: Edices Loyola, 2010.

____ . Suma Teolégica. v. VI, 2a ed. Sao Paulo: Edices Loyola, 2012.

BERNABE, Renata Cabral. Fé e Pratica entre os Kirishitan: jesuitas, franciscanos e as
reagdes japonesas ao cristianismo. Tese (doutorado) - Faculdade de Filosofia, Letras
e Ciéncias Humanas, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2018.

BLUTEAU, Raphael. Vocabulario Portuguez e Latino, Lisboa: Officina de Pascoal da Sylva,
1720.

CAVANAUGH, William T. The Myth of Religious Violence: Secular Ideology and the Roots
of Modern Conflict, Oxford Scholarship Online, 2009.

“Diccionario de Autoridades”, 1737. Disponivel em: https://apps2.rae.es/DA.html
(acesso: 21/05/2021).

GASBARRO, Nicola. “A Modernidade Ocidental e a Generalizacdo de ‘Religidao’ e
‘Civilizagdo’: O Agir Comunicativo das Missdes.” In: ALMEIDA, Néri de Barros e SILVA,

Eliane Moura da (org). Missdo e Pregacdo - A Comunicacdo Religiosa entre a Histdria

da Igreja e a Histdria das Religides, Sdo Paulo: Fap-Unifesp, 2014.

11 “Jesuits helped transfer the universalist impulse of Christianity onto a secular field which, as the
Enlightenment was to prove, ultimately lay outside control.”

49


https://apps2.rae.es/DA.html

RJHR XIV: 26 (2021) - Renata Cabral Bernabé

GAY, JesUs Lépez. La "Preevangelizacion" en los primeros afios de la Misidn del Japén,
Missionalia Hispanica, year XIX, no. 57, 1962, pp. 239-329.

GOMARA, Francisco Lopez de. Historia de la Conquista de México, Fundacion Biblioteca
Ayacucho, 2007.

MEDINA S.J., Juan Ruiz de (ed.). Documentos de Japdn 1547-1557, Roma, Institutum
Historicum Societatis Iesu, 1990.

NONGBRI, Brent. Before Religion — A History of a Modern Concept, New Haven and
London: Yale University Press, 2013.

PEREZ, Lorenzo. Fr. Jeronimo de Jesus - Restaurador de las misiones del Japdn, sus
cartas y relaciones, Archivum Franciscanum Historicum, XVI-XXII, 1929.

RUBIES, Joan-Pau. “The concept of cultural dialogue and the Jesuit method of
accommodation: between idolatry and civilization”, Archivium Historicum Societatis
Iesu, 74 (147), 2005.

SCHUTTE, Josef Franz. Valignano’s Mission Principles for Japan. Trad. John J. Coyne, vol.
1, part II, St. Louis: The Institute of Jesuit Sources, 1985.

STOUMSA, Guy G. A New Science - The Discovery of religion in the Age of Reason,
Harvard University Press, 2010.

VALIGNANO, Alexandre. Catecismo da Fé Cristd, no qual se mostra a verdade da nossa
santa religido e se refutam as seitas japonesas. Trad. Anténio Guimardes Pinto,
Centro Cientifico e Cultural de Macau, Lisbon, 2017.

__ . Catechismus Christianae Fidei, in quo veritas nostrae religiosnis ostenditur,
sectae Iaponeses confutantur, Lisboa, 1586.

VELDE, Rudi A. Te. "Natural Reason in the Summa contra Gentiles,” Medieval Philosophy
& Theology, Vol. 4, pp. 42-70, 1994.

VILLEY, Michel. A Formacdo do Pensamento Juridico Moderno, trad. Claudia Berliner, S3o
Paulo: Martins Fontes, 2005.

50



