
 

Recebido em: 01/06/2021 

Aceito em: 20/06/2021 

 

O impacto da atividade missionária jesuíta no Japão dentro da Segunda 

Escolástica1  

 

The impact of the Jesuit missionary activity in Japan within the Second 

Scholastics  

 

Dra. Renata Cabral Bernabé2 

Universidade de Tohoku 

 

Resumo: Na tentativa de compreender e categorizar o novo mundo que se lhes 

apresentava após as Grandes Navegações, os missionários católicos acabaram por 

transformar uma série de conceitos de forma a abarcar uma nova realidade que se 

impunha. Um desses conceitos foi o de “religião”, o qual precisou ser reformulado para 

ser utilizado para descrever sociedades cujas histórias se desenvolveram absolutamente 

alheias ao cristianismo. Cada uma dessas sociedades apresentou diferentes desafios ao 

pensamento cristão medieval. As respostas a tais desafios, por sua vez, também 

variaram de acordo com os agentes europeus envolvidos. O presente artigo se propõe a 

analisar as respostas dadas por alguns dos missionários jesuítas, participantes do 

movimento filosófico conhecido como Segunda Escolástica, aos desafios impostos pela 

atividade missionária no Japão. 

 
1 Essa pesquisa contou com o apoio de JSPS KAKENHI (grant number 19F19301). 
2 Doutora pela Universidade de São Paulo (USP). Atualmente, cumpre um pós-doutorado na Universidade de 

Tohoku, no Japão, com o financiamento da Japan Society for the Promotion of Science (JSPS), cujo tema de 

pesquisa é a reformulação do conceito de religião na Europa durante a primeira modernidade e o impacto que 

a atividade missionária no Japão teve nesse processo. http://lattes.cnpq.br/0964972932440751  

http://lattes.cnpq.br/0964972932440751


RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 36 

 

Palavras-chave: Alessandro Valignano; Japão; Tomás de Aquino; catecismo; religião; 

razão. 

 

Abstract: In an attempt to understand and categorize the new world that had been 

uncovered after the Great Navigations, the Catholic missionaries ended up transforming 

a host of concepts in order to embrace that new reality. One of these concepts was that 

of "religion", which had to be reformulated in order to describe societies whose history 

developed absolutely apart from Christianity. Each of these societies presented different 

challenges to the Medieval Christian thought. The responses to such challenges also 

varied, according to the European agents involved. The present article proposes to 

analyze the responses given by some of the Jesuit missionaries, participants of the 

philosophical movement known as Second Scholasticism, to the challenges posed by 

missionary activity in Japan. 

 

Keywords: Alessandro Valignano; Japan; Thomas Aquinas; catechism; religion; 

reason. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 37 

1. Introdução 

Quando os europeus, como resultado da Grandes Navegações, entraram em contato 

com uma miríade de terras e povos cuja existência lhes era totalmente desconhecida, 

um enorme esforço de descrever e categorizar tudo aquilo que se via foi empreendido. 

Em meio aos incontáveis relatos de viagem produzidos naquele momento, aqueles 

escritos pelos missionários católicos que acompanhavam os comerciantes ganham 

destaque. Imbuídos do fervor por levar o Evangelho a povos que desconheciam, na visão 

dos cristãos, acerca do passado e futuro da humanidade como um todo descritos nas 

Escrituras, esses missionários se esforçaram por compreender tais povos e suas culturas 

e descrevê-los a seus conterrâneos. Em meio a tais relatos, já em meados do século XVI 

é possível reconhecer o termo “religião” sendo utilizado por alguns desses missionários 

para referirem-se a conjuntos de práticas e crenças dessas populações. Para citar apenas 

dois exemplos, na América, Francisco López de Gómara (1511-1566), capelão de Hernán 

Cortés, ao escrever sua obra “Historia de la Conquista de México” em 1553, intitula um 

dos capítulos como “La religión Acuçamil” (Gómara, 2007). Já na Ásia, em 1548, um ano 

antes que os primeiros jesuítas pisassem em solo japonês, o italiano Nicolao Lancillotto 

(?-1558), então reitor do colégio de São Paulo em Goa, escrevia um relato sobre o Japão, 

baseado nas informações que recebera de Anjirô, um ex-pirata japonês que fora levado 

por Francisco Xavier à Índia. Nessa obra, intitulada “Informacion sobre Japón”, 

Lancillotto afirma que escrevia sobre a “relegião e culto devino que naquela terra se 

usa”.3 

Tal uso, tão corriqueiro para um leitor da atualidade, era, no entanto, bastante 

inovador naquele momento e ilustra uma significativa transformação pela qual o conceito 

de “religião” passava no início da Modernidade. Durante toda a chamada Idade Média, o 

termo “religião” possuía basicamente dois significados: primeiramente, a adoração e 

culto devidos a Deus, ou, como define Tomás de Aquino em sua “Suma Teológica”, a 

virtude de prestar a devida honra a Deus, (Summa: II–II.Q81a.2.); em segundo lugar, 

quando no plural, o termo servia como designação de vida monástica (Nongbri, 2013: 

13). De acordo com William Cavanaugh, este último era o significado do termo quando 

o mesmo passou para o inglês, por volta de 1200.4 A partir do século XIII, esse segundo 

 
3 Nicolao Lacillotto. “Informacion sobre Japón [2].” 1548. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.). Documentos de 

Japón 1547-1557, Roma, Institutum Historicum Societatis Iesu, 1990, p. 71. 
4 No Oxford English Dictionary a definição para “religion” era: “a state of life bound by monastic vows”. Ver: 

(Cavanaugh, 2009: 64). 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 38 

uso se estendeu de forma a designar também ordens não monásticas, como franciscanos, 

dominicanos, etc. 

Todos esses significados permanecem e convivem durante a primeira 

modernidade juntamente com o novo uso que o termo vinha ganhando. Alessandro 

Valignano (1539-1606), visitador da Companhia de Jesus para as Índias Orientais, em 

sua primeira obra dedicada exclusivamente ao Japão, “Sumario de las Cosas de Japón” 

(1583) faz uso do termo de diferentes formas. Enquanto o terceiro capítulo do livro é 

intitulado “De la religión y sectas de los japones”, o título do nono é “Cómo no conviene 

ir a Japón otras religiones”, desta vez referindo-se a outras ordens religiosas para além 

da Companhia de Jesus. No século seguinte, todos esses significados são confirmados 

por dicionários tanto em português (“Vocabulario Portuguez e Latino” de Rafael Bluteau, 

1720) quanto em espanhol (“Diccionario de Autoridades”, 1737). É interessante notar 

que este último, apesar de reconhecer o uso do termo para se referir a sistemas de 

crenças e práticas alheias ao cristianismo, o classifica como impróprio. No quarto artigo 

da entrada “religião” consta: “Impropriamente y por abuso, se llama tambien el culto y 

veneración que tributan algunas Naciones a sus falsos Dioses” (“Diccionario de 

Autoridades”, 1737). 

Ainda que esse significado estivesse em disputa, seu uso passou a ser 

relativamente corrente, como se pode ver pelos relatos dos missionários já mencionados. 

Há ao menos duas ideias que subjazem o ato de referir-se a conjuntos de crenças e 

práticas de povos não europeus como religião. Primeiro, reconhece-se com isso uma 

comensurabilidade entre cristianismo e tais sistemas. Segundo, presume-se um 

elemento de universalidade na religião, já que ela aparece espontaneamente em 

diferentes sociedades e não depende de uma forma específica, como o cristianismo, para 

existir. 

Como bem coloca Nicolas Gasbarro, “religião” e “civilização” constituem as duas 

maiores generalizações que os europeus foram capazes de formular na modernidade na 

tentativa de dar sentido à nova realidade que se lhes apresentava após os 

“descobrimentos” (Gasbarro, 2014). No caso do Japão, o primeiro desempenha um papel 

fundamental, já que a sociedade japonesa era considerada quase tão civilizada quanto 

a europeia. Minha proposta neste artigo é demonstrar como os jesuítas no Japão fizeram 

uso de ferramentas que lhes tinham sido fornecidas por autores escolásticos da Baixa 

Idade Média ao transformar religião em um conceito generalizador. No entanto, no 

processo de colocar em prática ideias que existiam até então somente no plano filosófico 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 39 

e teológico, eles as transformaram profundamente. Portanto, como bem coloca Joan-

Pau Rubiés, é possível identificar um processo que vai do século XII e leva até o 

Iluminismo (Rubiés, 2005). No entanto, dentro desse processo é preciso reconhecer a 

passagem do século XVI para o XVII como um importante ponto de virada que se deu 

em grande parte devido à exposição da cultura universalista cristã a diferentes povos e 

culturas em diferentes continentes. 

 

2. O programa de evangelização jesuíta no Japão 

Logo os primeiros relatos acerca da população japonesa feita pelo primeiro grupo de 

missionários a pisar no Japão – Francisco Xavier (1506-1552), Cosme de Torres (1510-

1570) e Juan Fernandez (1526?-1567) – são bastante otimistas. Xavier, na carta que 

escreveu em Kagoshima poucos meses após sua chegada, afirma: “la gente que hasta 

aguora tenemos conversado, es la mejor que hasta aguora está descubierta. Y me parece 

que entre gente infiel non se hallará otra que gane a los japanes.”5 Não obstante, aos 

japoneses faltava um elemento fundamental. Em 1552 ele relata: “Muito trabalhei em 

Japão de saber se em algum tempo tiverão notícia de Deus e de Christo, e segumdo 

suas espreturas e dito do povo, achei que numqua tiverão notícia de Deus.”6 

 Sendo os japoneses completamente “ignorantes” de Deus, ficavam os jesuítas 

responsáveis por transmitir tais ensinamentos desde os mais básicos fundamentos. 

Xavier prepara então junto de Anjirô, quem lhe servia de intérprete, um catecismo em 

japonês, escrito em letras latinas. O conteúdo desse catecismo é sumariamente descrito 

por Xavier na sua carta de 1552, onde o jesuíta afirma que se ocuparam em escrever: 

... acerqua da criação do mundo, com toda a brevidade, declaramdo ho que hera necesário 
pera saberem eles como hai hum criador de todas as cousas, do qual eles nom tinão 
nenhum conhecimento, com outras cousas necessárias, até vir à encarnação de Christo, 
tratamdo a vida de Christo por todos os mistérios até à acemssão, e huma declaração do 

dia do juizo. O qual livro com muito trabalho tiramos na límgoa de Japão e o escrevemos 
em letra nossa.7 

Nas décadas seguintes, outros catecismos foram escritos pelos jesuítas que atuaram no 

Japão até que Valignano, em sua primeira visita ao arquipélago entre 1579 e 1582, 

escrevesse o seu.8 De acordo com Jesús Lopez Gay, Valignano o redigiu em espanhol, 

 
5 Carta de Francisco Xavier aos jesuítas em Goa. 5 de novembro de 1549. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.). 

Documentos de Japón 1547-1557, Roma, Institutum Historicum Societatis Iesu, 1990, p. 142. 
6 Carta de Francisco Xavier aos jesuítas da Europa. 29 de janeiro de 1552. In: Ibid., p. 309. 
7 Ibid., p. 297. 
8 De acordo com Josef F. Schütte, o catecismo foi escrito já em 1580 em Funai (Schütte, 1985). 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 40 

mas essa versão foi perdida (Gay, 1962). A versão que chegou aos nossos dias é aquela 

que foi impressa em Lisboa em 1586, traduzida ao latim por Diogo de Mesquita (1551-

1614), e levada de volta ao Japão por Valignano em sua segunda visita ao arquipélago 

em 1590. Gaspar Coelho (1530-1590), vice-provincial jesuíta do Japão entre 1581 e 

1590, descreve em sua carta ânua de 1582 a confecção de “um catecismo que também 

se tresladou em Japão para os irmãos japões serem melhor instruídos nas coisas de 

nossa santa fé e para com ele poderem catequizar os que de novo se converterem.”9 O 

Catechismus Christianae Fidei, como ficou conhecido, foi usado no Japão, portanto, tanto 

em sua versão em latim, dentro dos seminários e colégios jesuítas, quanto em japonês 

para os pregadores nativos. 

 Os jesuítas, no entanto, produziram dois tipos de obras catequéticas no Japão: 

os catecismos e as doutrinas. Tal divisão era baseada no programa de evangelização 

que montaram para os japoneses. Durante a primeira fase da evangelização, 

denominada por Gay como pré-evangelização e voltada àqueles ainda ignorantes de 

Deus e que doravante não haviam decido tornarem-se cristãos, os catecismos eram 

usados. As doutrinas serviriam para a fase posterior, voltada aos aspirantes ao batismo 

e apresentavam o Credo, orações e sacramentos. Em uma carta a Ignácio de Loyola, 

Torres explica o conteúdo da evangelização como um todo. Em suas palavras: 

La manera que tenemos en hacer cristianos es la seguimte: primeramente los sacamos de 
sus erros trayémdolos en conocimiento de su segedad. Luego se le da a conocer quién 

hizo este mundo, que ellos tienen que sempre fue, e cómo hay un principio infinito, primera 
causa de todo bien, lo qual crió todo lo visible e invezible con sola su palabra y volumtad; 
y cómo el hombre es compuesto de dos sustancias, corporal e espiritual, la qual sempre 
es viva, lhamada anima, por la qual recibe galardón segundo sus obras. Loego se muestra 
cómo Diós crió a Adán en el paraíso terrenal y el mamdamento que le impuso, y las causas 
por qué e cómo, por enganho del diablo, quebramtó el mamdamento de Dios ficando 
sojeto a el demonio e a todas las mas penalidades que tenemos aguora; y cómo por causa 

del pecado fue el ombre apartado de Dios, caíndo en erros, adorando criaturas; y como 
fue necesario, por causa de la justiça y misericordia, que en Deos hes huna cousa, vinir 
Christo Hijo de Dios a tomar carne humana e recomsiliar a los hombres con Dios por los 
quales merecimentos todo hombre se puede salvar; y cómo mandó sus apóstoles por todo 
el mundo a predicar y bautizar, y ensenhamdo los hombres el camino de la verdad, los 
quales imitamos nosotros.10 

O primeiro conjunto de ensinamentos – refutação das seitas japonesas, existência de 

um primeiro princípio criador e de uma alma imortal humana – era classificado como 

“coisas naturais”, enquanto o segundo conjunto descrito por Torres pertencia às “coisas 

 
9 Carta ânua de Gaspar Coelho. 15 de fevereiro de 1582. In: ARSI, Jap. Sin. 45 II fol. 41v. 
10 Carta de Cosme de Torres a Ignácio de Loyola. 7 de novembro de 1557. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.). 

Documentos de Japón 1547-1557, p. 737-8. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 41 

sobrenaturais”. Diferente daquilo que o leitor contemporâneo frequentemente associa a 

tais termos, os jesuítas se referiam por ambos ao conhecimento que o homem possuía 

de Deus. Em seu catecismo, Valignano expõe com clareza a diferença entre os dois tipos 

de conhecimento. Em suas palavras: “aquelas que são naturais, guiado pela razão o 

homem pode esquadrinhá-las, mas, quando são sobrenaturais, é preciso que seja 

iluminado pela direção de uma luz superior e mais elevada” (Valignano, 1586: 55v).11 

Tal divisão remete à teoria da dupla maneira de se conhecer a verdade, teoria essa 

trabalhada pelos autores escolásticos do fim de período medieval, particularmente por 

Tomás de Aquino, e que foi retomada e trabalhada pelos participantes da chamada 

Segunda Escolástica. 

 

3. O esquema tomasiano da dupla forma de conhecer a verdade e o uso jesuíta 

de tal teoria  

Tomás de Aquino (1225-1274) é mais conhecido e proeminente autor da chamada 

filosofia Escolástica medieval. Nascido no reino de Nápoles, ele se juntou à então recém-

criada ordem dos dominicanos (Ordum Praedicatorum, fundada em 1216) em 1245, 

após frequentar a universidade. Sua extensa obra é fundamental dentro da história da 

filosofia cristã ocidental que por grande parte da Idade Média foi dominada pelo 

pensamento de Santo Agostinho (354-430). Sua obra mais importante e extensa é a 

Summa Theologiae, escrita entre 1265 e 1273. No entanto, para nosso propósito aqui, 

a obra mais relevante é a Summa contra Gentiles, terminada por volta de 1265. Neste 

último trabalho, Tomás apresenta de forma bastante didática suas ideias acerca da dupla 

maneira de se conhecer a verdade. 

 A Summa contra Gentiles é bastante extensa, composta por quatro livros com 

uma média de cem capítulos cada. No terceiro capítulo do livro I, intitulado “Qual o modo 

possível de se manifestar a verdade”, ele apresenta duas categorias para o 

conhecimento humano acerca de Deus. As categorias de verdade eram: aquelas que 

“excedem toda a capacidade da razão humana” e “aquelas as quais a razão pode admitir” 

(Aquino, 1990: 22). A despeito de tal separação, Tomás enfatiza que essas categorias 

se referem somente ao nosso conhecimento acerca de Deus e não a Deus ele mesmo 

 
11 As citações do Catecismo de Valignano feitas no presente artigo serão retiradas da tradução ao português 

feita por António G. Pinto (Valignano, 2017). Contudo, uma vez que não tive acesso à versão impressa do livro, 

farei referência à paginação (fólio) do original em latim (Valignano, 1586). 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 42 

“cuja verdade é una e simples” (Aquino, 1990: 30). Além disso, essas verdades jamais 

se contradizem, afinal, a falsidade é sempre contrária à verdade. 

 No nono capítulo da obra, “Da ordem e do método seguidos nesta obra”, Tomás 

afirma que para convencer o adversário sobre as verdades divinas, deve-se proceder 

pela manifestação da primeira ordem de verdades por razões demonstrativas. Contudo, 

tais razões não podem ser usadas para comprovar a segunda ordem de verdades (não 

demonstráveis pela razão humana) e, portanto, elas devem ser usadas de forma que 

“as suas razões contra a verdade sejam resolvidas, visto que a razão natural não pode 

ser contrária à fé” (Aquino, 1990: 30). Assim, a razão é utilizada não para convencer o 

adversário a aderir às proposições do cristianismo, mas para refutar seus raciocínios 

(não cristãos), provando-os falsos.  

 Se voltarmos à proposta jesuíta de evangelização no Japão, é possível perceber 

o eco de tais ideias. Como vimos pela citação de Torres, o primeiro passo no programa 

evangelizatório adotado no Japão era justamente refutar as “seitas japonesas”, retirando 

os ouvintes “de sus erros trayémdolos en conocimiento de su segedad”. Para levar 

adiante tal intento, os jesuítas empregaram desde o início um grande esforço ao estudo 

das crenças japonesas, tendo finalizado já em 1556 o primeiro compilado das diversas 

seitas praticadas no Japão. O “Sumário dos erros en que os gentios do Japão vivem e 

de algumas seitas gentílicas en que principalmente confiã” foi em grande parte baseado 

nos relatos de Fernandez, Torres e Xavier acerca dos diálogos que tiveram com os 

monges budistas de Yamaguchi em 1551 e contou com alguma contribuição dos dois 

jesuítas portugueses que chegaram poucos anos depois ao arquipélago, Gaspar Vilela 

(1526-1572) e Baltazar Gago (1520-1583).12 Esse Sumário não foi composto para ser 

lido para os japoneses e por isso não foi traduzido ao japonês. O mais provável é que 

ele tenha circulado somente entre os missionários europeus de forma a instruí-los para 

a tarefa da pré-evangelização no Japão. 

 Os jesuítas, no entanto, não se apoiavam exclusivamente na razão somente para 

refutar as seitas japonesas, mas também para apresentar o conteúdo de todas as “coisas 

naturais”. Estas seriam acessíveis ao Homem pela razão, graças à lei natural, meio pelo 

qual Deus dá a conhecer ao ser humano sua lei divina. Como coloca Valignano no 

proêmio de seu catecismo: 

 
12 Muitos estudiosos acreditam que o original dessa obra foi escrito em espanhol, língua-mãe de Torres e 

Fernandes, e mais tarde traduzido por Vilela e Gago para o português. Essa versão portuguesa foi copiada em 

Malaca por Luis Fróis e publicada por Juan R. de Medina (Medina, 1990: 655-671). 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 43 

[O] homem, para além da vida e sentidos com que por sua bondade Deus o dotou, está 
provido de uma certa força e faculdade muito superior, a que chamam entendimento e 
inteligência, graças à qual, através de raciocínios e argumentos conclusos, indaga a 
verdade das coisas e conhece o que distingue o honesto do torpe (Valignano, 1586: 2). 

Portanto, graças à tal faculdade dada por Deus aos homens, estes são capazes de, 

através de raciocínios, chegar à verdade das coisas. As primeiras cinco palestras 

(conciones) dentre as oito na qual o primeiro livro do catecismo de Valignano é dividido, 

são dedicadas tanto à refutação pormenorizada das ideias presentes nas seitas 

japonesas quanto à apresentação das “coisas naturais”. O conteúdo destas é justamente 

aquilo que Torres descreveu em sua carta a Loyola como primeiro passo do programa 

evangelizatório jesuíta no Japão, ou seja, existência de um primeiro princípio que deu 

origem a tudo neste mundo, dupla substancialidade do homem (corpo e espírito) e 

imortalidade da alma, a qual recebe o prêmio ou castigo pelos feitos durante a vida. 

 

4. O reabilitar da razão na teologia cristã 

Subjacente a essa teoria do duplo modo de conhecer a verdade apresentada por Tomás 

e aproveitada pelos jesuítas no Japão no seu programa de evangelização, está a ideia 

de compatibilidade entre fé e razão. Tomás de Aquino, com sua filosofia, resgatou o 

papel do direito natural dentro da teologia cristã. Agostinho, principal teólogo da 

cristandade latina até o surgimento da Escolástica, não negava a existência do direito 

natural ou da razão humana em sua teologia. Para ele, Deus estabelecera uma ordem 

para a natureza e até mesmo os pagãos tinham acesso a certo conhecimento desta 

ordem. Contudo, uma tópica que subjaz todo seu pensamento é a profundidade do 

pecado original. Para ele, a corrupção da natureza humana nos impede de compreender 

Deus e a verdadeira Justiça por nós mesmos. Em sua visão, o direito natural fora 

suficiente ao homem antes do pecado. Contudo, depois disso, a graça tornou-se 

imperativa (Villey, 2005). 

 A Escolástica surge como uma nova corrente de pensamento a partir do século 

XII, impulsionada pelas mudanças que vinham ocorrendo na Europa como 

melhoramentos das técnicas agrícolas, reavivamento das cidades e comércio, crescentes 

trocas com o mundo árabe e a consequente reintrodução das obras da antiguidade 

clássica. Os autores escolásticos foram capazes de reabilitar o papel da razão dentro da 

teologia católica. Tomás de Aquino, com sua ideia de princípios segundos (secunda 

praecepta), reforçou a importância do direito natural em seu pensamento. Em sua 

“Suma Teológica” ele propôs que a lei natural é constituída pela razão (ST I-II, Q-94 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 44 

a.1) e seus princípios são diversos, apesar de derivarem todos de uma mesma fonte (ST 

I-II, Q-94 a.2). Os princípios primários da lei natural (prima principia legis naturae) são 

universais e imutáveis, mas para além desses há os princípios secundários, derivados 

dos primários. Os princípios secundários são conclusões tiradas a partir dos primários 

(ST I-II, Q-94 a.5) e, portanto, implicam algum grau de mediação humana. Não obstante, 

são meio pelo qual Deus age neste mundo por abster-se de agir diretamente em cada 

caso particular. Dessa forma, a filosofia de Tomás reabilita o papel da razão humana e 

do direito natural uma vez que, diferente de Agostinho, ele não considera a natureza 

humana completamente destruída após o pecado, mas apenas enfraquecida (Villey, 

2005). 

 Rubiés, ao analisar a proposta dos jesuítas na Ásia e buscar suas origens em 

Tomás de Aquino e outros autores contemporâneos a ele, como Ramon Lull e Pedro 

Abelardo, afirma que posições mais racionalistas por parte dos teólogos católicos foram 

impulsionadas precisamente pelo engajamento com não-cristãos em contextos 

missionários (Rubiés, 2005: 271). De fato, se olharmos para a história da cristandade 

latina, o embate com o mundo não-cristão, dentro do qual o cristianismo originalmente 

se desenvolveu, foi suavizado durante boa parte da Idade Média e reacendeu novamente 

por volta dos séculos XII e XIII, com o maior contato com o mundo árabe-muçulmano. 

Contudo, minha proposta no presente artigo é demonstrar que a abordagem feita pelos 

jesuítas no Japão entre os séculos XVI e XVII no que diz respeito ao papel da razão 

dentro da teologia cristã se diferencia daquela feita por Tomás de Aquino, ainda que sua 

filosofia tenha servido como base teórica à proposta missionária jesuíta no Japão. 

 

5. A filosofia tomasiana por oposição à proposta missionária jesuíta 

Para analisar a diferença existente entre a abordagem de Tomás de Aquino e dos jesuítas 

no Japão em relação ao papel da razão, farei uso da comparação entre duas obras: a 

“Suma contra os Gentios” de Tomás e o “Catecismo da Fé Cristã”, de Valignano. Ainda 

que a primeira não se trate de um catecismo, o propósito é similar, uma vez que Tomás 

o descreve no segundo capítulo – “A intenção do autor nesta obra” – como sendo: 

“manifestar, na medida do possível, a verdade que a fé católica professa, eliminando os 

erros contrários a ela” (Aquino, 1990: 21). As dificuldades para tal tarefa, segundo 

Tomás, seriam duas: primeiro, o desconhecimento por parte dos cristãos acerca dos 

erros de seus adversários; e segundo, o não reconhecimento “entre os que erram”, da 

autoridade dos textos das Escrituras. Assim, a solução seria recorrer à razão natural, 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 45 

“com a qual todos são obrigados a concordar” (Aquino, 1990: 21). Tal proposição, 

contudo, precisa ser devidamente problematizada.  

Nesta obra, de fato Tomás apresenta a razão natural como resposta àqueles cujas 

afirmações não podem ser refutadas com base nas Escrituras. No entanto, sua opção 

pela razão se dá por uma estratégia voltada a determinadas circunstâncias (disputa com 

pagãos e muçulmanos) e não por entender que a razão é superior. Muito pelo contrário, 

Tomás entende a razão como deficiente no que diz respeito a questões divinas. Tal 

proposição fica evidente nos capítulos seguintes, nos quais ele expõe a teoria da dupla 

forma de conhecer a verdade. No terceiro capítulo, ao propor que alguns atributos de 

Deus são acessíveis à razão humana, ele faz uma ressalva ao afirmar que “o intelecto 

humano não pode chegar a apreender a substância divina pela sua capacidade natural” 

(Aquino, 1990: 22). Nos dois capítulos seguintes, Tomás expõe diversas razões pelas 

quais fora necessário propor também à fé dos homens mesmo as verdades divinas 

acessíveis à razão.  

 Através de tais argumentos, fica claro que para Tomás, nenhuma proposição 

racional é capaz por si só de levar à verdade divina, mas, como explica Rudi Te Velde, é 

uma maneira mais ou menos convincente de guiar o intelecto humano para a 

compreensão da verdade da fé (Velde, 1994). Tomás não define as verdades que propõe 

pela coerência lógica de qualquer argumento. Apesar de utilizar-se da razão como base 

comum no debate com os não cristãos, ele não a tem como um critério universal a partir 

do qual as disputas são solucionadas. Como bem coloca Velde, para Tomás “a razão não 

desempenha o papel de juiz, ficando acima das afirmações de fiéis e infiéis”13 (Velde, 

1994:53). Ela é útil como instrumento para o ser humano reconhecer a verdade, mas 

para isso ela precisa reconhecer suas limitações. Daí a estrutura da “Suma contra 

Gentios” que, antes mesmo de apresentar as verdades acessíveis ao intelecto, faz um 

exame da razão e de suas falhas na busca pela verdade divina. 

 Valignano em seu catecismo segue um caminho diferente nesse sentido. A 

premissa da qual ele parte, que é apresentada na primeira linha do proêmio, é que há 

uma distinção fundamental entre seres humanos e outros animais. Tal distinção refere-

se à razão, faculdade que Deus dotou o Homem como forma de indagar a verdade das 

coisas e distinguir “o honesto do torpe”. Valignano define razão como “uma espécie de 

luz, com a qual o intelecto humano é iluminado na percepção e ajuizar das diferenças 

 
13 “Reason does not play the role of judge, standing above the claims of believers and unbelievers.”  



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 46 

das coisas” (Valignano, 1586: 2). Não há qualquer menção a qualquer limitação da razão, 

mas o autor defende que esta deve ser tomada como “uma luz com a qual tomamos 

conhecimento da verdade e com a qual reconhecemos se é verdadeiro ou falso o que se 

diz” (Valignano, 1586: 2v). 

 Nas três palestras seguintes, Valignano estabelece como é possível ao Homem 

somente com o auxílio da razão natural saber da existência de um princípio primeiro, as 

principais características deste princípio e da alma imortal humana. Diferente de Tomás, 

logo de início ele não questiona o poder da razão natural, mas defende que a obediência 

à mesma leva o Homem à “máxima perfeição e tranquilidade de vida à qual o homem 

pode elevar-se nesta existência” (Valignano, 1586: 44). Não há qualquer referência a 

desvantagens para se confiar na razão, ainda que mais a frente no catecismo ele admita 

que a mesma possa falhar em determinados casos, resultando assim na idolatria (culto 

de criaturas por oposição ao culto do verdadeiro criador). Não obstante, Valignano afirma 

que apesar da falibilidade da razão, Deus ofereceu três “remédios” para que o Homem 

não fosse enganado pelo diabo, principal causa da desorientação que leva o ser humano 

à idolatria. O primeiro remédio seria enviar homens sábios e virtuosos para ensinarem 

e guiarem os povos; o segundo, permitir absurdos nas idolatrias de forma que homens 

sensatos e prudentes fossem capazes de reconhecê-las como invenções; e terceiro, fazer 

com que os demônios aparecessem sempre em figuras monstruosas que causassem 

repulsa aos homens. A graça e a revelação não são mencionadas como um dos remédios. 

 Valignano, no entanto, reconhece a necessidade da fé para que o homem atinja 

por completo a verdade divina. Tal necessidade, por sua vez, só é reconhecida ao fim 

da sexta palestra (antepenúltima do livro I), quando o autor apresenta o duplo modo de 

conhecer a verdade, emulando o esquema de Tomás de Aquino. Ele explica que o 

entendimento do homem por vezes não consegue alcançar através da razão natural 

algumas coisas próprias da razão divina. Nestes casos, é ajudado pela luz da fé, a qual 

ele define como “uma dádiva, superior à natureza, oferecida por Deus aos homens, 

mediante a qual com toda a firmeza se creem os mistérios divinos e sobrenaturais e os 

segredos divinamente revelados, que não podem ser conhecidos através da razão 

natural” (Valignano, 1586: 55). 

 Uma vez que a verdade divina abarca tanto as coisas naturais quanto as 

sobrenaturais, a fé é imperativa em sua apreensão. Não obstante, Valignano não foca 

sua exposição nas limitações da razão. Muito pelo contrário. Mesmo quando ele 

apresenta as verdades correspondentes às “coisas sobrenaturais” nas duas últimas 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 47 

palestras do Livro I – como criação do mundo e do primeiro casal de humanos, queda 

dos anjos e subsequente queda de Adão e Eva pelo pecado original que foi legado a toda 

sua descendência – tudo é examinado em sua lógica e apresentado como absolutamente 

conforme com a razão. Valignano aceita que a razão natural não é suficiente para 

apreendermos a substância divina por completo, mas quando se trata dos mistérios 

sobrenaturais, ela nos ensina a crer nos mesmos. É possível afirmar, portanto, que 

diferente de Aquino, para Valignano a razão é a autoridade capaz de julgar qual é a lei 

correta e verdadeira. 

 

6. Razão como guia missionário no Japão 

O crédito que Valignano dá à razão vem das suas convicções filosóficas como participante 

da Segunda Escolástica, mas também foi inflada pela enorme admiração por parte dos 

missionários jesuítas com o caráter pretensamente racional dos japoneses. Admiração 

essa que permeia os relatos dos jesuítas desde os primeiros contatos travados no 

arquipélago. Xavier, em sua carta escrita em Kagoshima menos de três meses após sua 

chegada, afirmou que os japoneses “fuelgan de oír cosas conformes a razón” 14. Dois 

anos depois Torres repete a mesma afirmação acrescentando que: 

[S]e com rezão lhes daes a entender que não pode salvar suas almas senão aquelle que 
as criou, e que as almas tiverão princípio e não têm fim, se com rezão e boas palavras 

lhes explicão estas cousas, à mesma hora, ainda que venhão mui alterados contra nos, 
esquecidos dos ídolos que desque nacerão adorarão, e também de pai e mãi, se fazem 
christãos.15 

Tais declarações são constantes nas missivas de vários dos jesuítas que trabalharam no 

Japão. Por vezes, os missionários explicitavam que por essa razão era necessário enviar 

ao arquipélago padres e irmãos letrados que fossem capazes de debater com os 

nativos.16 É claro que fundamentar o trabalho missionário no Japão em argumentos 

racionais, de forma a convencer os habitantes a tornarem-se cristãos, respondia a uma 

necessidade prática, uma vez que os reinos Ibéricos não possuíam qualquer poder 

coercitivo no Japão e a única via aberta para ação dos missionários era o convencimento. 

Contudo, há outras formas de operar através do convencimento e os frades franciscanos 

 
14  Carta de Francisco Xavier aos jesuítas em Goa. 5 novembro 1549. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.). 

Documentos de Japón 1547-1557, p. 144. 
15  Carta de Cosme de Torres aos jesuítas em Goa. 29 setembro 1551. In: Medina S.J., J. Ruiz de (ed.). 

Documentos de Japón 1547-1557, p. 216. 
16 “Hé necessário que os padres que ouverem de vir a estas partes sejam letrados, pera os tirarem de suas 

falsidades e os confundir.” Ibid., p. 214. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 48 

que iniciaram sua missão no arquipélago após 1593 seguiram uma estratégia diferente. 

No tratado acerca do martírio sofrido pelos missionários em 1597 a mando do general 

Toyotomi Hideyoshi (1537-1598), frei Jerónimo de Jesus (?-1601) afirmou que os frades 

descalços apesar de reconhecer que o proselitismo no Japão diferenciava daquele 

praticado nas Américas não seguiam a mesma estratégia dos jesuítas. Jesus admitia que 

por serem livres, os japoneses frequentemente faziam uma série de perguntas 

dificultosas aos pregadores. Contudo, a resposta dos frades não era vencê-los 

intelectualmente, mas convencê-los “curando la llagas de los pobres, y visitándolos, y 

consolándolos em sus misérias” (Perez, 1929: 79). 

 As diferentes estratégias de missionação empregadas por jesuítas e franciscanos 

no Japão foram objeto de intermináveis disputas entre membros das ordens que não 

cessaram nem mesmo com a expulsão dos cristãos no Japão, após 1614. Elas já foram 

objeto de estudos anteriores (Bernabé, 2018) e não serão analisadas no presente artigo. 

A perspectiva franciscana serve-nos aqui, contudo, como um contraponto à proposta 

jesuíta para o Japão. As convicções de Valignano não eram consenso nem mesmo dentro 

da Companhia de Jesus. Minha intenção, no entanto, não foi apresentá-las como um 

padrão dentro do pensamento da cristandade latina no início da Modernidade ou entre 

os missionários jesuítas, mas como inovações introduzidas no contexto da expansão 

europeia do século XVI, como uma das respostas possíveis aos desafios impostos pelos 

diversos encontros promovidos nesse período, especificamente aos desafios colocados 

pela alteridade japonesa. 

 

7. Conclusão 

Guy Stroumsa sugere que a descoberta de diversas e numerosas formas de religião nos 

séculos XVI e XVII permitiram, paradoxalmente, o desenvolvimento de uma concepção 

única de religião. A partir de então, religião passou a ser percebida como um aspecto de 

toda e qualquer sociedade (Stroumsa, 2010). Neste artigo, busquei mapear a 

transformação que o termo religião sofreu no início da Modernidade, como resultado da 

expansão europeia e do consequente intercâmbio cultural com diversos povos entre 

América e Ásia. Além disso, tentei demonstrar como, no processo de redefinição do 

conceito de religião, os jesuítas que trabalharam no Japão se utilizaram de ferramentas 

conceituais propostas por filósofos escolásticos medievais, particularmente de Tomás de 

Aquino, mas, ao aplicar tais ferramentas em um contexto histórico radicalmente 

diferente, acabaram por modificá-las consideravelmente. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 49 

 A compatibilização entre fé e razão, inicialmente promovida pelos escolásticos 

medievais, foi muito mais longe na proposta missionária dos jesuítas que se 

encaminharam para o Japão, em grande parte pela admiração que estes demonstraram 

ter pelo suposto caráter racional do povo japonês. Confiantes de que fundamentar o 

cristianismo na razão era a melhor estratégia para convencer os japoneses, os jesuítas 

involuntariamente promoveram um processo de racionalização que teria um forte 

impacto sobre ideologias seculares posteriormente na Europa. Como bem coloca Rubiés, 

“os jesuítas ajudaram a transferir o impulso universal do cristianismo para um campo 

secular que, como o Iluminismo provaria, acabou por sair do controle”17 (Rubiés, 2005: 

264). A extensão de tal impacto, contudo, ainda é objeto para futuras investigações. 

 

Bibliografia 

 

AQUINO, Tomás de. Suma contra os Gentios, Trad. Odilão Moura, Caxias do Sul: Livraria 

Sulina Editora, 2 volumes, 1990. 

_____. Suma Teológica. v. IV, 2a ed. São Paulo: Edições Loyola, 2010.  

_____. Suma Teológica. v. VI, 2a ed. São Paulo: Edições Loyola, 2012.  

BERNABÉ, Renata Cabral. Fé e Prática entre os Kirishitan: jesuítas, franciscanos e as 

reações japonesas ao cristianismo. Tese (doutorado) – Faculdade de Filosofia, Letras 

e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2018. 

BLUTEAU, Raphael. Vocabulario Portuguez e Latino, Lisboa: Officina de Pascoal da Sylva, 

1720. 

CAVANAUGH, William T. The Myth of Religious Violence: Secular Ideology and the Roots 

of Modern Conflict, Oxford Scholarship Online, 2009. 

“Diccionario de Autoridades”, 1737. Disponível em: https://apps2.rae.es/DA.html 

(acesso: 21/05/2021). 

GASBARRO, Nicola. “A Modernidade Ocidental e a Generalização de ‘Religião’ e 

‘Civilização’: O Agir Comunicativo das Missões.” In: ALMEIDA, Néri de Barros e SILVA, 

Eliane Moura da (org). Missão e Pregação – A Comunicação Religiosa entre a História 

da Igreja e a História das Religiões, São Paulo: Fap-Unifesp, 2014. 

 
17  “Jesuits helped transfer the universalist impulse of Christianity onto a secular field which, as the 

Enlightenment was to prove, ultimately lay outside control.” 

https://apps2.rae.es/DA.html


RJHR XIV: 26 (2021) – Renata Cabral Bernabé 

 50 

GAY, Jesús López. La "Preevangelización" en los primeros años de la Misión del Japón, 

Missionalia Hispánica, year XIX, no. 57, 1962, pp. 239-329. 

GÓMARA, Francisco López de. Historia de la Conquista de México, Fundación Biblioteca 

Ayacucho, 2007. 

MEDINA S.J., Juan Ruiz de (ed.). Documentos de Japón 1547-1557, Roma, Institutum 

Historicum Societatis Iesu, 1990. 

NONGBRI, Brent. Before Religion – A History of a Modern Concept, New Haven and 

London: Yale University Press, 2013. 

PEREZ, Lorenzo. Fr. Jerónimo de Jesus – Restaurador de las misiones del Japón, sus 

cartas y relaciones, Archivum Franciscanum Historicum, XVI-XXII, 1929. 

RUBIÉS, Joan-Pau. “The concept of cultural dialogue and the Jesuit method of 

accommodation: between idolatry and civilization”, Archivium Historicum Societatis 

Iesu, 74 (147), 2005. 

SCHÜTTE, Josef Franz. Valignano’s Mission Principles for Japan. Trad. John J. Coyne, vol. 

1, part II, St. Louis: The Institute of Jesuit Sources, 1985. 

STOUMSA, Guy G. A New Science - The Discovery of religion in the Age of Reason, 

Harvard University Press, 2010. 

VALIGNANO, Alexandre. Catecismo da Fé Cristã, no qual se mostra a verdade da nossa 

santa religião e se refutam as seitas japonesas. Trad. António Guimarães Pinto, 

Centro Científico e Cultural de Macau, Lisbon, 2017. 

_____. Catechismus Christianae Fidei, in quo veritas nostrae religiosnis ostenditur, 

sectae Iaponeses confutantur, Lisboa, 1586. 

VELDE, Rudi A. Te. “Natural Reason in the Summa contra Gentiles,” Medieval Philosophy 

& Theology, Vol. 4, pp. 42-70, 1994. 

VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico Moderno, trad. Claudia Berliner, São 

Paulo: Martins Fontes, 2005. 

 


