
 

Recebido em: 20/06/2021 

Aceito em: 01/07/2021 

 

Um olhar sobre o budismo leigo e sua relação com a mídia no Japão 

moderno 

 

A perspective on lay Buddhism and its relationship with the media in 

modern Japan 

Doutorando Júlio Nascimento1 

(Universidade de Tōhoku) 

http://lattes.cnpq.br/2210343088651085 

 

Resumo: O presente artigo aborda uma publicação escrita por Ōuchi Seiran, 

influente leigo budista japonês do período Meiji (1868 – 1912) no qual demonstra 

como alguns budistas estão refletindo sobre as discussões relativas ao sistema 

governamental japonês e ao Movimento pelos Direitos do Povo, grupo que buscava 

o estabelecimento de um parlamento popularmente eleito. A partir de seu texto, 

percebemos que Seiran se coloca crítico a uma possível criação de um grupo samurai 

privilegiado dentro do que se colocava como suposto movimento popular.  

 

Palavras-chaves: restauração Meiji, budismo japonês moderno, mídia moderna 

japonesa, Ōuchi Seiran, jiyū minken undō. 

 

Abstract: This paper discusses an article written by Ōuchi Seiran, influential 

Japanese lay Buddhist from the Meiji period (1868 – 1912) that exposes how 

Buddhists were arguing about the discussions related to the government and the 

People’s Right Movement, group that was asking for the establishment of a 

parliament and popular vote. From Seiran’s text, we realize that he criticizes the 

 
1 Doutorando no programa de Pós-Graduação em Pensamento Japonês na Universidade de Tōhoku, Japão, 

e bolsista pelo Ministério de Educação, Cultura, Esporte, Ciência e Tecnologia do Japão – MEXT. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

89 

 

possibility of emergence of a privileged group of samurais under the pretext of being 

a popular movement. 

 

Keywords: Meiji restoration, modern Japanese Buddhism, modern Japanese Media, 

Ōuchi Seiran, jiyū minken undō 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

90 

 

INTRODUÇÃO 

Com o fim do governo xogunal, a restauração do poder às mãos do imperador 

e a transformação da cidade de Edo na nova capital, Tóquio, um novo período social 

e político iniciava-se. O período Meiji (1868 – 1912) foi um momento crucial na 

história recente do Japão, no qual grandes discussões circularam em torno de um 

grande objetivo: transformar o Japão em um país civilizado segundo os parâmetros 

ocidentais o mais rápido possível, a fim de afastar o risco de colonização por parte 

de potências estrangeiras. Para acompanhar novas estruturas sociais vindas da 

Europa e Estados Unidos, fazia-se urgente absorver inovações tecnológicas e morais 

trazidas do exterior. Um dos mais conhecidos instrumentos para se discutir questões 

relacionadas à modernização japonesa foi a Meirokusha (Sociedade Meiji 6 明六社), 

associação fundada em 1873 por grandes nomes da esfera intelectual como Mori 

Arinori2 (森有礼 1847 – 1889), Nakamura Masanao (中村正直 1832 – 1891) e Fukuzawa 

Yukichi (福沢諭吉 1835 – 1901). Os intelectuais envolvidos nesse projeto eram 

entusiastas dos estudos ocidentais (yōgaku 洋楽) e se juntaram a Mori Arinori, um 

estadista vindo de família samurai da região de Satsuma e primeiro embaixador 

japonês nos Estados Unidos (1871 – 1873), para publicar em 1874 a Meiroku Zasshi 

(Revista Meiji 6 明六雑誌)3. A revista reunia artigos de diversos intelectuais a respeito 

da sociedade, sistema legal, religião, educação etc., marcando a incipiente imprensa 

japonesa durante seu período de existência (abril de 1874 a outubro de 1875) e 

servindo de modelo para publicações futuras4.  

Alguns membros da Meirokusha, como Fukuzawa Yukichi, estavam 

preocupados não apenas com o desenvolvimento tecnológico do Japão através da 

importação e fabricação de armas, indústria, exércitos, mas também com o 

aprimoramento de uma esfera imaterial que guiasse os hábitos do povo japonês em 

direção à um projeto de nação. Seria apenas quando esse elemento, o “espírito de 

civilização” (BLACKER, 1964: 31), fosse desenvolvido, o Japão poderia ser chamado 

de país civilizado. Portanto, os primeiros anos do Meiji foram marcados por uma ânsia 

 
2 Os nomes próprios presentes neste artigo seguem a ordem japonesa, sobrenome seguido de nome. 
3 A partir da restauração, o sistema de nomeação de eras ou períodos japonês (nengō) se alterou. O ano da 

entronização de um novo imperador marca o início de uma nova era, sendo 1868 o primeiro ano da era 

Meiji, terminada com o falecimento do imperador Meiji e sendo seguida pela era Taishō (1912-1926), e 

assim sucessivamente.  
4 Devido ao seu caráter experimental, durante os primeiros anos do período Meiji a diferença entre revistas 

e jornais não era clara. Os jornais consistiam em um compilado de traduções adaptadas e muitas vezes em 

pedaços de matérias estrangeiras (no caso de jornais seculares), artigos de opiniões de pensadores, 

regulamentos sectários, editoriais, tratados doutrinais etc. A periodicidade das publicações também variava, 

o que justifica o uso indiscriminado dos termos jornais e revista para se referir a tais publicações no presente 

artigo. Por sua vez, o Meikyō Shinshi, publicado a partir de 1875, é considerado como sendo um jornal 

propriamente dito e com divisões mais claras, ilustrando o aperfeiçoamento da mídia impressa moderna. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

91 

 

em reformar o espírito do povo japonês, traço marcante do movimento conhecido 

como “iluminismo” (keimō 啓蒙 ), e a Meiroku Zasshi seria aquela que guiaria 

“carinhosamente as pessoas pelas mãos, tirando-as da ignorância para levá-las ao 

nível do iluminismo” num movimento conhecido como “civilização e iluminação” 

(bunmei kaika 文明開化) (BRAISTED, 1976: xix). 

 Ao mesmo tempo em que a imprensa desenvolvia um importante papel na 

condução moral da população, concomitantemente outra prática era amplamente 

utilizada como forma de disseminar e educar o grande público: os discursos públicos 

(enzetsu 演説). Os enzetsu, palavra traduzida por Fukuzawa Yukichi, eram discursos 

ou palestras realizados por pessoas lendo jornais em voz alta ou livremente expondo 

suas ideias em vias públicas, teatros, academias, etc. Para Fukuzawa os enzetsu 

eram uma forma de inculcar na população a ideia de nação e de nacionalidade 

(kokumin 国民), pois devido à falta de educação formal de grande parte da população 

(o ainda cambaleante sistema público de educação estabelecido após a restauração 

passava por diversas mudanças), a grande maioria não era capaz de acessar uma 

forma de nacionalismo disseminado por mídias impressas.  

Fukuzawa defendia os discursos públicos como uma parte vital de um 
processo de criação do kokumin, já que nem todos os japoneses 

gozavam de um nível de alfabetização necessária para um 
nacionalismo baseado em “capitalismo impresso”. Além disso, o 
discurso era um ato público, e requeria a presença física de uma 
comunidade, um grupo de pessoas que eram parte e símbolo da 

própria nação. (DOAK, 2007: 172)5  

 A ampliação de uma imprensa terminou por se tornar um dos meios utilizados 

para promover a modernização da sociedade e a Meirokusha, como grande pioneira 

no ramo, influenciou uma grande leva de pensadores das mais diferentes vertentes.  

Um exemplo de pessoa que recebeu a influência da revista é Ono Azusa. Em 

1874, Ono Azusa (小野梓 1852 – 1886), um jovem nascido no domínio de Tosa, 

acabara de voltar de um intercâmbio na Inglaterra onde estudara sobre o sistema 

legal, e resolveu fundar uma associação na qual pessoas interessadas no 

desenvolvimento da nação poderiam discutir e publicar suas ideias. A associação 

Kyōzon Dōshu (共存同衆 Associação de Compatriotas pela Coexistência, em tradução 

livre) reuniu intelectuais que não estavam no círculo formado pela elite da Meirokusha, 

como monges budistas, políticos e aristocratas, e publicou suas discussões na revista 

Kyōzon Zasshi (共存雑誌).  

Entre os participantes da associação, um indivíduo se sobressaía devido à sua 

variedade de campos de atuação e quase onipresença em movimentações: Ōuchi 

 
5  Todas as traduções do presente trabalho são de nossa autoria e quaisquer erros que porventura possam 

existir são de nossa responsabilidade.  



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

92 

 

Seiran, um ex-monge budista que construía sua carreira como orador público de 

enzetsu e jornalista. Virulento oponente do cristianismo, Seiran é tomado como um 

representante desse grupo de leigos ex-monges que trabalhavam criando uma frente 

transsectária de diálogo entre escolas budistas e a política (IKEDA, 1976: 93). Seiran 

atuou como editor da Kyōzon Zasshi de 1875 a 1879, quando passou a dividir o cargo 

com o jornalista Okamoto Takeo (岡本武雄 1847 – 1893), além de também publicar 

onze artigos em suas páginas até maio de 1880, data da última edição. 

Importante protagonista dos estudos do budismo moderno no Japão, Yoshida 

Kyūichi (1915 – 2005) avalia Seiran como um dos iluministas budistas de sua época. 

A criação e manutenção de uma mídia budista nos primeiros anos do período Meiji 

fez parte de uma movimentação intelectual classificada por alguns autores como 

“iluminismo japonês” (keimō 啓蒙). O movimento de ocidentalização do Japão e 

implementação de tecnologias e mudanças sociais que marcou o período Meiji 

carrega Ōuchi Seiran, Hara Tanzan (原坦山 1819 – 1892), e Shimaji Mokurai (島地黙雷

1838 – 1911) como exponentes de um budismo que não ignora as novas 

necessidades sociais e trabalha para a reinterpretação da religião aos novos moldes 

vigentes concomitantemente às interpretações da filosofia ocidental e à criação de 

um Estado-nação moderno.  

O presente artigo focará na figura de Seiran, buscando entender como sua 

figura ascendeu no cenário político e religioso, ao mesmo tempo que analisamos suas 

discussões sobre a criação de um parlamento e o papel que, segundo ele, os budistas 

deveriam assumir no cenário sociopolítico da época. Para isso, utilizaremos o artigo 

chamado “A Vulnerabilidade do Povo” (heimin no zunen 平民之頭熱), publicado na 

revista Kyōzon Zasshi em 1875.  

A ASCENSÃO DE SEIRAN AO CENÁRIO SOCIOPOLÍTICO DO PERÍODO MEIJI 

Ōuchi Seiran (大内青巒 1845 – 1918) é uma figura que aparece amiúde em 

importantes pesquisas de história da religião e do pensamento japonês do período 

Meiji. Nascido no antigo domínio de Sendai, filho do samurai Ōuchi Gonzaemon (大内

五右衛門) e de sua esposa Sei (せい), recebeu o nome de Ōuchi Makaru (退) ao nascer. 

Após o falecimento de seu pai ainda na infância, Makaru se mudou com sua mãe para 

o templo Hōjuji (鳳寿寺), na região costeira de Sendai chamada Shichigahama, onde 

seu irmão mais velho, Ōuchi Shunryū (大内俊龍) era abade. Como era de costume em 

sua época, ele estudou confucionismo com importantes professores da região como 

Funayama Kōyō (舟山江陽 1791 – 1857) e Ōtsuki Bankei (大槻盤渓 1801 – 1878). Aos 

onze anos de idade, Makaru tomou os preceitos budistas, adotando nome Deigyū 弟



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

93 

 

牛, e viajou em direção à capital Edo, parando também em Ibaraki, a fim de estudar 

sob orientação de importantes monges como Fukuda Gyōkai.  

Nesse período, Makaru entrou em contato com o movimento Reverencie o 

Imperador e Expulse os Bárbaros (sonnō jōi 尊王攘夷), movimento que acumulou 

atenção e força após a assinatura do Tratado de Amizade e Comércio com o Estados 

Unidos, em 1858, firmado entre o xogunato e os Estados Unidos sem a permissão do 

imperador, figura sem poder político de fato no momento. Tal assinatura inflamou 

sentimentos de uma parcela insatisfeita com o governo dos samurais, e culminou na 

deposição do mesmo e na restauração do imperador no poder em 1868. 

Por volta do ano da restauração, Makaru abandona seu hábito e se laiciza, 

adotando o nome Seiran, com o qual seria conhecido durante toda sua vida. Como 

leigo, Seiran criou laços com Morotake Ekidō (諸嶽奕堂 1805 – 1879), Kuga Kankei (久

我環渓 1817 – 1884) e Hara Tanzan, três importantes monges da escola Zen (ŌUCHI, 

1914: 212). Em especial, Hara Tanzan se tornaria o primeiro instrutor de filosofia 

indiana na Universidade Imperial de Tóquio e influenciaria altamente o pensamento 

de Seiran. 

Em 1872 (Meiji 5), o poeta confucionista Hirose Ringai (広瀬林外 1838 – 1974) 

entrevista o arcebispo da Igreja Ortodoxa Oriental Ivan Dimitrovich Kasatkin (1836 

– 1912), conhecido como São Nicolau do Japão. Essa entrevista é publicada como 

Diálogo com Nicolau (nikorai mondo 尼去来問答) e alcança alta atenção pública. Seiran, 

cuja posição contrária ao cristianismo seria marcante em sua trajetória de agora em 

diante, publica em seguida um artigo intitulado Refutação ao Diálogo com Nicolau 

(baku nikorai mondo 駁尼去来問答), o que o elevou a uma posição de destaque dentro 

das discussões a respeito de cristianismo no Japão (TSUNEMITSU, 1968: 184). 

Interessado por tal publicação, o monge da escola Jōdo Shinshū Ōzu Tetsunen (大洲

鉄然 1834 – 1902) convida Seiran, um leigo, para trabalhar como tutor de Ōtani Kōson 

(大谷光尊 1850 – 1903), futuro abade principal da escola.  

 Uma das principais colaborações de Seiran à modernização do budismo 

japonês foi sua participação na fundação do jornal Meikyō Shinshi (明教新誌), veículo 

que se tornaria o principal meio de divulgação e comunicação intersectária do período. 

Fundado em 1875, o periódico reunia artigos de todas as escolas budistas 

reconhecidas oficialmente pelo governo e servia como espaço para que elas 

transmitissem seus dogmas e decisões internas. Sua atividade se estendeu até 1901, 

quando se fundiu ao Yamato Shinbun (日出新聞), diversificando seu conteúdo. Yoshida 

Kyūichi estabelece o filósofo e educador Inoue Enryō (1858 – 1919) como um dos 

representantes da conexão entre “Japão e Ocidente” durante o período de 

modernização (YOSHIDA, 1970: 113 - 117), e não despropositadamente, Enryō 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

94 

 

colabora repetidamente com artigos publicados no Meikyō Shinshi sobre a aprovação 

de Seiran. Seiran foi o editor durante sua primeira década de existência, deixando o 

posto em seguida para se dedicar a outras atividades de cunho proselitista, político 

e nacionalista. Além de jornalista, Seiran também trabalhou na área filantrópica, 

criou escolas para alfabetização de pessoas com deficiência visual e auditiva, atuou 

como professor em universidades e foi reitor da universidade Tōyō, cargo que ocupou 

durante seus últimos anos de vida. Atuou também com a criação de uma liturgia para 

a escola Sōtō Zen, considerado uma marca no processo de modernização dessa 

escola. 

Sendo assim, vemos em Meiji uma movimentação do campo budista 

preocupado em discutir não apenas questões doutrinárias relativas à religião, mas 

também com a criação de um corpo religioso que desempenha um papel ativo nas 

mudanças sociais que afetam todos os campos da vida comum. Seiran surge como 

uma figura chave no período, principalmente devido a sua ligação tanto com os 

samurais como com o movimento pelos direitos civis da época.  

CLASSE SAMURAI E MOVIMENTO PELOS DIREITOS CIVIS 

 O início do Japão moderno é marcado pela centralização do poder em torno 

da figura do imperador que foi efetivada com a abolição do antigo sistema de 

domínios (han 藩) e estabelecimento de províncias em 1871, processo chamado de 

haihan chiken (廃藩置県). Em 1872, a antiga classificação estamental foi modificada e 

a população passou a ser dividida em três grupos, os nobres (kazoku 華族), os 

samurais (shizoku 士族) e os comuns (heimin 平民). Neste último estavam os samurais 

de baixa classe juntos com agricultores, mercadores, artesões etc. (HANE, 1986: 92). 

Com isso, esperava-se que o poder de antigos senhores feudais fosse dissolvido e a 

mentalidade de um governo único passasse a reger a relação entre o povo japonês 

e o sistema imperial. Encabeçando tal processo estavam quatro regiões que 

correspondiam aos antigos domínios de Satsuma, Chōshu, Tosa e Hizen, e seus 

representantes trabalhavam para a final institucionalização dessa nova forma de 

estado.  

De 1870 a 1873, a distinção entre pessoas comuns e samurais foi se 

esfacelando. Comuns passaram e ter permissão de adotar sobrenomes; em 1871, 

samurais tiveram permissão de utilizar penteados que não estivessem conectados a 

quaisquer formas de classificação, como o chonmage (丁髷). Também podia andar 

sem precisar carregar espadas. Em 1872, eles receberam permissão para se dedicar 

a atividades comerciais e agrícolas e, finalmente, em 1873, foi instituído um sistema 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

95 

 

de alistamento, permitindo que camponeses fizessem parte do recém-formado 

exército nacional, eliminando a prerrogativa dos samurais em assuntos de guerra.  

 O governo também reformou o sistema de estipêndios pagos aos samurais, 

criando alternativas para que eles trocassem seus ordenados por dinheiro vivo ou 

títulos. Aos samurais de alta classe foram oferecidos cargos públicos. Logo, a 

reclamação de Seiran se dá em relação à uma posição de privilégio negada aos 

comuns somada ao pedido de manutenção dos privilégios que os afastaria das 

decisões governamentais.  

SEIRAN E “A VULNERABILIDADE DO POVO” 

Em março de 1875, Seiran escreve um artigo chamado “A Vulnerabilidade do 

Povo” (heimin no zunen), publicado na revista Kyōzon Zasshi. Esse artigo teria sido 

lido por políticos, budistas e intelectuais em geral. Considerando a ação de Seiran, 

podemos especular que esse texto também possa ter sido apresentado ao público na 

forma de enzetsu. O texto analisa os desenvolvimentos políticos do período focando 

nas discussões do jiyū minken (自由民権). Também foi apresentado ao público em 

forma de enzetsu, o artigo foi posteriormente publicado na revista Kyōzon Zasshi da 

associação Kyōzon Dōshu de Ono Azusa. Para apresentar seu posicionamento frente 

aos recentes desenvolvimentos políticos e sociais, Seiran lançou mão de alguns 

conceitos centrais que estruturaram seu pensamento: o estabelecimento de um 

parlamento, os privilégios dos samurais e a participação popular no espaço político e 

a noção de kaika (開化). O ano da publicação deste artigo foi marcado por intensas 

discussões envolvendo políticos que desejavam a formação de um parlamento 

constitucional que ainda não havia sido criado desde a restauração. O novo governo 

era constituído pela classe dominante da época, a classe samurai – especialmente 

aqueles que haviam apoiado o imperador no subjugo sobre o xogunato. Sendo assim, 

as camadas mais populares ainda estavam afastadas do exercício do poder. Apesar 

de várias reformas econômicas já estarem em curso desde a década de 1870, ainda 

havia uma parcela da classe samurai que consumia uma parcela considerável dos 

recursos do estado através de estipêndios. (GORDON, 2003: 61-66) Portanto, esse 

era um assunto em fervente discussão na época e buscaremos entender é fácil 

entender sua centralidade no discurso de Seiran. O combate a privilégios será uma 

das marcas do pensamento de Seiran, pois sua ênfase ao que ele via como 

degeneração da classe sacerdotal budista estava intimamente ligada à necessidade 

desse grupo de manter um status privilegiado perante o governo japonês e à 

sociedade.  



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

96 

 

Quando Seiran discute a formação de uma assembleia, ele fala a partir de um 

contexto no qual a discussão sobre o tema era alvo de intenso debate por diversos 

setores da sociedade. A facção no governo representada pelo samurai Saigō 

Takamori (西郷隆盛 1828 – 1877), de Satsuma, tinha uma predileção à transformação 

da classe samurai no núcleo do governo e em conjunto com o grupo de Chōshu, 

acabaram por controlar boa parte das decisões governamentais (HANE, 1886: 89). 

Em janeiro de 1874, Itagaki Taisuke (板垣退助 1937 – 1919) em conjunto com outros 

políticos da antiga classe dos samurais enviaram uma petição ao governo 

requisitando o estabelecimento de uma assembleia nacional constituinte que fosse 

eleita através do voto. Tal petição conectava-se ao início do Movimento pelos Direitos 

da Liberdade do Povo (jiyū minken undō 自由民権運動), ou Movimento pelos Direitos 

do Povo, formado por um grupo de oposição à natureza arbitrária e centralizadora 

que começava a tomar conta do governo Meiji. O conceito guia era que apenas 

através de uma unificação entre o povo e o governo se alcançaria uma estabilidade 

política e nacional (SIMS, 2001: 44). Encabeçando a petição e o Movimento pelos 

Direitos do Povo estavam Itagaki Taisuke, Gotō Shōjirō (後藤象二郎 1838 – 1897), Etō 

Shinpei (江藤新平1834 - 1874) e Soejima Taneomi (副島種臣1828 - 1905), entre outros, 

em suma, todos samurais originários de diferentes domínios e descontentes com o 

governo.  

Em seu texto, Seiran argumenta que por razão de tal movimento ter se 

tornado recorrente nas páginas dos jornais, ele, como um dos membros da classe do 

povo não o devia negligenciar (ŌUCHI, 1986: 20). Ele afirma que durante muito 

tempo, o povo era obrigado a pagar uma corveia aos aristocratas e nobres de onde 

moravam, e o temor às autoridades era a realidade. (ŌUCHI, 1986:20) Entretanto, 

com a restauração, pessoas que simpatizavam com a situação do povo comum 

puderam mudar a situação de subjugo. Para ele, portanto, enquanto a criação de um 

parlamento poderia significar alegria ao povo, uma rejeição a essa proposta seria, 

por outro lado, uma perda. (ŌUCHI, 1986:21) 

Apesar de ser favorável à criação de um parlamento, Seiran critica os 

proponentes da petição. Ele os chama de irmãos (kyōdai 兄弟) e lamenta que eles 

ainda não tenham aflorado completamente a civilização (kaika).  

Envergonho-me pelo estado de civilização incompleto no qual meus 
irmãos se encontram e pelo que eles planejam. Nós, o povo, pagamos 
impostos por nossas vestimentas e alimentação, mas legalmente e 
no campo de relações, nós nos encontramos numa situação de 
direitos e deveres completamente diversa de nossos irmãos. Isto é, 
por causa dos samurais funcionários do governo (pessoas que 

recebem estipêndio do governo são funcionários públicos. 

Legalmente, seus direitos e deveres não são iguais aos nossos, e no 
campo de relações não é possível considerá-los como irmãos.), o 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

97 

 

direito público particular a nós, o povo, que é um parlamento de voto 
popular, não deve ser usurpado. (ŌUCHI, 1986: 21) 

 

Seiran estava discutindo a petição nesses termos porque, na realidade, a 

petição defendendo a discussão pública sobre o estabelecimento de um parlamento 

foi baseada em ideias liberais e utilitaristas de John Stuart Mill, e foi abraçada por 

boa parte da intelectual japonesa, na época interessada na possibilidade do Japão de 

adotar tal sistema (HANE, 1986: 119). Apesar de nominalmente estarem a favor do 

povo, os pedidos internos do grupo giravam inicialmente na criação de um sistema 

de voto censitário limitado à membros da classe samurai e à comerciantes e 

camponeses abastados que teriam contribuído de alguma maneira com a restauração 

Meiji (SIMS, 2001: 44-5).  

De fato, com a restauração, indivíduos oriundos de diferentes origens 

puderam contribuir para as discussões relativas ao estado sem estarem restrito a 

regras relativas a castas e sem temer punições arcaicas e execuções por mandatários 

insatisfeitos. Seiran era um ex-monge, portanto, alguém egresso de um grupo que 

possuía prestígio e influência política durante o governo samurai. Durante o período 

Tokugawa (1603 – 1686), o clero havia sido responsável pelo registro populacional 

através do sistema paroquial, no qual habitantes de certa região eram registrados a 

determinados templos e responsáveis financeiramente pela sua manutenção. Ao 

tomar os preceitos quando criança, Seiran teve acesso direto a um conhecimento que 

poderia colocá-lo em uma posição (ou em uma casta) de prestígio social. Ao renunciar 

seus votos, Seiran se coloca no grupo de leigos que apesar de não mais possuir os 

privilégios que um clérigo possuiria, possibilitava-lhe um diálogo livre de amarras 

denominacionais e a fluidez entre o mundo religioso e o mundo secular.  

Ao utilizar a palavra kaika, Seiran se refere a uma noção que estava em 

circulação na época e que o monge Shimaji Mokurai chama de bunmei kaika, num 

contexto em que os japoneses tentavam apreender a noção ocidental de civilização 

em seus próprios termos (GLUCK, 1985: 254). Esta era uma noção central para o 

início do período Meiji porque um dos propósitos do recém-instalado governo era 

realizar a revisão dos tratados desiguais firmados pelo governo xogunal entre o Japão 

e nações estrangeiras nos anos anteriores à restauração.  

Uma das movimentações com esse propósito foi o envio à Europa e Estados 

Unidos da chamada “Embaixada Iwakura”, um grupo de políticos e burocratas 

liderados pelo aristocrata Iwakura Tomomi (岩倉具視 1825 – 1883), importante figura 

para a implementação do sistema imperial. Em 1871, o governo enviou essa missão 

que tinha como objetivo estudar e entender as nações estrangeiras, seus sistemas 

de governo, suas indústrias, fábricas, teatros, enfim, todos os aspectos que eram 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

98 

 

considerados fundamentais para uma nação moderna (NEARY, 2020: 14). Alguns de 

seus membros relataram a religião como um dos aspectos basilares das nações 

ocidentais, criando uma discussão sobre a necessidade de implementação do 

cristianismo como modelo modernizador do ocidente, já que este estava presente em 

todos os países considerados avançados6. Porém, a religião foi tratada apenas como 

mais um item observado pelos membros da missão, como relatado pelos documentos 

oficiais. 

Em 1872, do mesmo modo como a Embaixada Iwakura no ano anterior, o 

Nishi Honganji, templo central da escola Jōdo Shinshū selecionou cinco sacerdotes e 

os enviou para analisarem a situação religiosa do ocidente, entre eles, Shimaji 

Mokurai (1838 – 1911) e Ishikawa Shuntai (1842 – 1931). Um dos objetivos de tal 

empreitada era criar um repertório para produzir argumentos embasados que 

colaborassem no discurso anticristão (BREEN, 1998: 153). Um dos lugares utilizados 

por esses dois monges foi a revista Hōshi Sōdan (報四叢談), fundada por Ōuchi Seiran 

em agosto de 1874 e considerada como o primeiro jornal dedicado a assuntos 

budistas. Seiran atuava como editor chefe do periódico, porém não publicava artigos 

de sua autoria, resumindo suas palavras a comentários ou elogios aos autores, em 

particular aos textos de Mokurai. Os artigos giravam em torno de direitos civis, 

cristianismo e budismo, moralidade, religião estatal, sempre com o viés de 

apresentar discussões pertinentes ao desenvolvimento do Japão ao status de 

civilizado e moderno apto a alterar tratados forçados durante as décadas anteriores. 

“Agora que nossa cultura e civilização começam a florescer, a educação do povo é 

um assunto de extrema urgência, e os jornais são um meio para realizar tal feito” 

(ŌUCHI, Hōshi Sōdan, 1983: 12), declararia Seiran primeira edição do Hōshi Sōdan, 

reforçado o papel da mídia no processo de educação nacional. 

Seiran se apresentava como uma figura que congregava essas figuras e lhes 

fornecia o espaço para divulgarem suas ideias e devido ao seu caráter de 

comunicação que transcendia barreiras denominacionais, ele era capaz de criar o 

diálogo entre diferentes vertentes, dando voz tanto ao tradicional grupo de 

sacerdotes, como ao grupo de leigos que surgia como autoridade nesse novo 

processo do budismo japonês. Entre vários temas propostas pela revista como 

religião, superstição, educação e teoria de estado, Shimaji Mokurai também discutiu 

a igualdade nos direitos civis que, de acordo com ele, doutos ocidentais discutiam 

como sendo a base da natureza humana e assistência do bem-estar mundial, mas 

 
6 Uma discussão mais detalhada sobre as conclusões dos membros da embaixada a respeito da religião pode 

ser encontrada em Josephson Ananda, The Invention of Religion in Japan. Chicago e Londres: The 

University of Chicago Press, 2012. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

99 

 

que poderia comprometer o balanço da monarquia japonesa se estabelecida de modo 

irrefletido. (SHIMAJI, Hōshi Sōdan: 19-21). Portanto, o campo budista estava 

intimamente conectado ao ideal do avanço da cultura e da civilização moderna, o 

bunmei kaika. Seiran vai além de espaços exclusivamente budistas, como a Hōshi 

Sōdan ou a já citada Meikyō Shinshi e utiliza a Kyōzon Zasshi para abordar os 

mesmos assuntos de diferentes perspectivas e para alcançar um maior público. 

Seiran desejava que o povo comum pudesse participar ativamente de quaisquer 

decisões governamentais e critica a proposta restritiva apresentada pela classe 

samurai.  

Por qual motivo os samurais enfatizam os direitos civis e tentam guiar 
os movimentos para o estabelecimento de um parlamento 
popularmente eleito? Se eles realmente simpatizam com a nossa dor, 
primeiramente eles devem abandonar a classe samurai, devolver seu 
estipêndio, e no campo legal e das relações sociais, eles devem se 
rebaixar ao nosso patamar. Eu encorajo nossos irmãos que aderem 

à ignorância obscurantista do passado, e isso devem ocorrer em larga 
escala. Deste modo, eles realmente se tornarão nossos cavaleiros, 
serão os defensores dos nossos direitos civis (ŌUCHI, 1986: 22). 
 

Percebemos aqui que Seiran estava denunciando o privilégio que a classe 

samurai tentava manter e os acusava de criarem um falso discurso de inclusão do 

povo na cena política. Para ele, o único modo de criar um senso de igualdade entre 

esses dois grupos seriam desistir de seus privilégios sociais e financeiros oferecidos 

pelo governo, já que a manutenção dessas características apenas produzia 

afastamento dos que constituíam a nação. Além do recebimento de estipêndio, as 

diferenças hierárquicas entre classes era prática comum antes da restauração e 

Seiran se coloca como opositor a essa distinção. Com esse raciocínio, podemos 

também compreender alguns dos motivos que levaram Seiran a renunciar seu 

sacerdócio. Ele criticava o longo período de menosprezo direcionado aos grupos de 

praticante leigos, já que as altas hierarquias monásticas supervalorizavam apenas 

suas próprias práticas, legando a laicidade a uma mera posição de passividade e 

ignorância dos ensinos budistas. Tornando-se leigo, Seiran saía da estrutura 

sacerdotal e se colocava como um igual que poderia lutar pela criação de um budismo 

voltado à parte preterida do mundo budista de sua época, além de também se 

enxergar como povo que não possui privilégios e que busca sua participação social.  

CONCLUSÃO 

Como pudemos verificar, a revista Kyōzon Zasshi desenvolveu um importante 

papel no campo de discussões relativas às mudanças sociais do Japão do século XIX. 

Desde a criação da Meiroku Zasshi, a mídia oferecia um fértil campo para a 

participação pública nos debates e criava grandes redes de transmissão de ideias. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

100 

 

Nesse contexto, a presença de budistas nas mídias impressas sinaliza o processo de 

transformação da religião para se adequar ao novo período. Ōuchi Seiran se auto 

classifica como como membro do povo que anseia por uma maior participação na 

esfera política de seu tempo e nas decisões relativas à manutenção social.  

Como parte desse grupo, Seiran ataca os privilégios da camada samurai que 

está no poder. De acordo com Seiran, os samurais apenas desejavam a simples 

manutenção do sistema ao mesmo tempo que tentavam angariar o apoio popular 

utilizando uma nomenclatura contrária à realidade. Estipêndio, diferenças no trato 

social, essas regalias são para ele sinônimo de apego ao passado que não 

correspondiam aos valores pregados pela civilização (kaika) que modernizaria a 

nação japonesa. 

A utilização tanto de mídias seculares como mídias exclusivamente budistas 

apresenta o engajamento de Seiran na criação do que ele via como nação moderna 

e iria permear sua atividade ao longo do período Meiji. Compreender seu papel, assim 

como a participação de budistas nesse processo ajudarão podem ajudar a entender 

o intricado momento de transformações e adaptações que marca o que é chamado 

de período moderno japonês. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Hōshi Sōdan. Meiji Bukkyō Shisō Shiryō Shūsei Henshū Iinkai. Tóquio: Dōmeisha, 

1983. 

Kyōzon Zasshi. Meiji Bukkyō Shisō Shiryō Shūsei Henshū Iinkai. Tóquio: Dōmeisha, 

1986. 

BRAISTED, William R., Meiroku Zasshi: Journal of the Japanese enlightenment. 

Tóquio: University of Tokyo Press, 1976. 

BLACKER, Carmen. The Japanese Enlightenment: a Study of the Writings of 

Fukuzawa Yukichi. Nova York: Cambridge University Press, 1964. 

DOAK, Kevin M. A History of nationalism in Modern japan: Placing the People. Leiden: 

Brill, 2007. 

GLUCK, Carol. Japan’s Modern Myth – Ideology in the Late Meiji Period. New Jersey: 

Princeton University Press, 1985.  

GORDON, Andrew. A Modern History of Japan: From Tokugawa Times to the Present. 

Nova York, Oxford: Oxford University Press, 2003. 

IKEDA, Eishun. Meiji no Bukkyō: Sono kōdō to shisō. Tóquio: Hyōronsha, 1976. 

NEARY, Ian. The State and Politics in Japan. Cambridge, Medfdord: Polity Press, 2002. 

ŌUCHI Seiran. Seiran Zenwa. Tóquio: Ryōnen Shuppansha, 1914. 



RJHR XIV: 26 (2021) – Júlio Nascimento 

101 

 

SIMS, Richard. Japanese Political History since the Meiji Renovation: 1868-2000. 

Nova York: Palgrave, 2001. 

TSUNEMITSU Kōzen. Meiji Bukkyo no Bukkyōsha. Tóquio: Shunjunsha, 1968. 


