RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

O Messias samaritano no Evangelho de Joao.

Antonio Carlos Higino da Silva
http://lattes.cnpq.br/7688414808630436

Neste artigo procuraremos analisar questdes centrais suscitadas a partir das principais
reflexdes acerca dos Messianismos no Tempo de Jesus. Compararemos as
possibilidades tedricas apontas em importantes obras de referéncia a fim de identificar

as perspectivas messianicas que podemos encontrar na tradigao dos cristdos joaninos.

Cristianismo - Judaismo - Messianismo — Taheb - Samaritanos

In this article we will look for to analyze excited primordial questions from the main
reflections concerning the Messianism in the Time of Jesus. We will compare the
theoretical possibilities you point in important workmanships of reference in order to
identify the messianic perspectives that we can find in the tradition of the joaninos
Christians.

Christianity - Judaism - Messianism - Taheb - Samaritanos

Segundo Donizete Scardelai em Movimentos Messidnicos no Tempo de Jesus
varios paradigmas de libertacdo judaica se desenvolveram a partir da revolta
macabaica de 165 a.e.c. E para analisar este processo ele delineia trés titulos-chaves
“como matrizes sobre os quais os critérios para a condicdo messidnica serdao
investigados no contexto da Terra de Israel em luta por liberdade.” (Scardelai,
1998:6), ou seja, o desejo de restabelecer a independéncia politica e religiosa do povo
hebreu teve como uma de suas consequéncias o desenvolvimento de esperangas
messianicas.

Filho de Davi, Filho de José e um redentor Profeta sdo os titulos-chaves que
orientaram Scardelai como referéncia para a compreensdo das diversas expectativas
messianicas no recorte temporal que vai das Guerras Macabaicas até as revoltas de
135 e.c. Para o autor este recorte € muito sugestivo por representar um periodo
repleto de conturbacdes sociais, batalhas militares, tentativas de libertagcdo nacional

feitas por movimentos populares.


http://lattes.cnpq.br/7688414808630436

RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

Os antecedentes conceituais sobre os quais repousam estes titulos-chaves
colocam as origens destes messianismos na hermenéutica biblica (Tanach) que se
desenvolveu através da literatura apocaliptica judaica do periodo pds-macabaico e na
ideologia monarquica. Somente apds a destruicdo do segundo templo “os rabinos
foram, contudo muito prudentes e discretos para nao valorizar excessivamente os
aspectos da apocaliptica”. (SCARDELAI, 1998: 26). A forca da ideologia monarquica
foi, entdo, alavancada pela literatura apocaliptica gerando crengas na manifestagdo de
um redentor. Por isso, somente depois da destruicdo do Templo, o judaismo rabinico
tornou-se a plataforma central do que chamamos judaismo normativo, garantindo
inclusive a prépria sobrevivéncia da nacdo judaica na didspora pelos séculos afora até
tempo presente. Gradualmente, o desenvolvimento das idéias messianicas foram
adquirindo uma composicdo mais consistente e uniforme, sem que com isso seu
contelido fosse absolutamente esgotado em normas dogmaticas. (SCARDELAI,1998:
36-37).

Desta forma a tradicdo rabinica garantia a tradigdo dos antigos enquanto
impedia sua excessiva fragmentacdo. Pois para impedir a pratica de abusos
hermenéuticos e interpretativos a tradicdo rabinica propds que seria preciso “p6r um
cerco em torno da Torah” segundo a Mishna Ab6t, 1,1 (apud SCARDELAI, 1998: 38).
Mas este quadro s6 pbéde ser estabelecido no pds setenta, pois antes havia uma
irrestrita autonomia na relagao do judeu com a Torah.

A andlise etimoldogica do termo Messias contribui para que possamos
compreender como a literatura apocaliptica (p6s-biblica) desenvolveu novos rumos da

salvacdo escatoldgica.

Os critérios para determinar as referéncias messidnicas estdo
condicionados aos fundamentos da exegese biblica que,
interpolando o sentido literal biblico de “ungido” (messias), pode
fornecer uma literatura alternativa inteiramente nova. Por este
processo € que foi possivel extrair do texto biblico original um
sentido que ndo estd explicito. Embora tenha-se constituido
numa doutrina tdo relevante, principalmente para a fé crista, o
termo “ungido” (e por extensdo messias) nao significa nome
pessoal, e muito menos termo teoldgico quando empregado no
original hebraico. A designacdo biblica de messias é o hebraico
Mashiach (ungido), ou o aramaico Mashicha, como é comumente
usada. Somente mais tarde tornou-se modelo de esperanca
judaica através dos textos talmudicos. O sentido posterior de
“messias” fora entdo alterado, dado a passagem para a
terminologia grega “Christos”. Inicialmente usado pra descrever



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

a funcdo de todo aquele “ungido com 06leo”, Mashiach tornou-se
titulo honorifico para se referir aqueles que eram escolhidos.
Ademais as quarentas passagens da Escritura em que aparece o
termo “messias”, sem interpolacdo do sentido salvador,
preservam todo seu sentido original de “ungido”. Como condicao
exegética € mister ultrapassar esse sentido original da palavra
biblica “mashiach” (ungido) a fim de sé entdao compreender o
amplo horizonte e o alcance das interpolacdes sofridas,
vinculadas a doutrina posterior do messias. (SCARDELAI, 1998:
46)

A partir destes antecedentes conceituais (exegese biblica + ideologia
monarquica) atrelado ao contexto socio-histérico do recorte temporal pds-macabaico
Scardelai estabeleceu os trés titulos-chaves citados acima enfatizando na perspectiva
do messianismo do Filho de Davi “que no tempo de Jesus definia grande parte das
proclamacdes messianicas”. (Scardelai, 1998: 20). O breve periodo de independéncia
sob os Macabeus deu forca a idéia do messias filho de Davi que resolveria os
problemas de natureza politica trazendo novamente a paz.

Retratou-se um ser humano pertencente ao reino restaurado no
‘aqui’ do reino terreno. Além dos mandamentos a que o messias
estava sujeito a obedecer em toda sua integridade, como
qualquer filho de Israel deveria fazé-lo, a maioria do povo e os
sabios judeus acreditavam que o agente de Deus ndo detinha
poderes divinos exclusivos. O cumprimento da redencdao de
Israel através de um agente divino estava, por isso, fortemente
ligado a tdo sonhada restauracdo do reino nacional davidico.
(SCARDELAI, 1998: 57)

Na obra de Scardelai a énfase na perspectiva davidica fez com que os demais
titulos-chaves (Filho de José e Profeta) ganhassem um tom coadjuvante nesta
investigacdo. Pois o Filho de José é apresentado como um predecessor do Filho de Davi
e o Profeta como uma ramificacdo popular do messianismo judaico o qual teria se
originado na Galiléia. Este ultimo seria marcado pela presenca de figuras carismaticas
ndo vinculadas a linhagem davidica. Desta forma Moisés e Elias foram suas principais
referéncias.

Contudo, entendemos que a base da tradicdo joanina' encontra-se na Samaria
0 que nos conduz a uma nova postura diante dos titulos-chaves apresentados. Por

isso, focaremos no messianismo do Filho de José entendendo que existe a

! Ver SILVA, A.C.H. Os Eleitos Joanino. A forga da Preexisténcia de Jesus na Tradi¢dao Joanina. 2009.



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

possibilidade de uma estreita relacao entre este tipo de messianismo, os samaritanos e
a comunidade joanina.

Para tal gostariamos de reforcar que a compreensdo do messianismo do Filho
de José em Scardelai se apo6ia em processos hermenéuticos desenvolvidos na tradicéo
rabinica (Talmud, Targum e Midrash) tomando por base Zc 12, 10 (Sukka 52), Ct 4,5,
Ex 40, 11 e Dt 33, 17. Pois na tradicdo rabinica o Messias Ben José era o antecedente
de Davi o qual realizaria a libertacdo da dominagdao romana.

Em contrapartida analisaremos o processo hermenéutico desenvolvido na
tradicdo cristd joanina entendendo que o messianismo do Filho de José se respaldou
em uma leitura diferenciada da biblia judaica. No caso especifico do evangelho de
Jodo, segundo Marie-Emile Boismard?, nos titulos atribuidos a Jesus (Profeta, Messias,
Rei, Filho do Homem, Sabedoria de Deus, Palavra de Deus e Filho de Deus)
identificamos um desenvolvimento exegético e hermenéutico baseado na interpretacdo
biblica de Dt 18, 18; Ez 37, 24 e Dn 7, 13-14, respectivamente3.

O trabalho de Boismard propde que, enquanto uns ja podem ser encontrados
desde a camada mais antiga (Doc. C.) sofrendo adequacdes ao longo das redacgdes de
Jodo II-A, Jodo II-B e Jodo III; outros embora também interpretem o texto biblico sé
podem ser encontrados nas redagoes tardias de Jodo II-A e Jodo II-B. De acordo com
0 autor, estdo presentes na camada mais antiga (Doc. C.) os titulos: Profeta, Rei e
Filho do Homem que vao sofrendo processos hermenéuticos ao longo das novas
redagoes.

A interpretacdo de Dt 18,18 faz de Jesus o Profeta, o novo Moisés. Encontramos

este tipo de exegese no encontro de Filipe e Natanael quando o primeiro diz: “aquele

?Ver M.-E. BOISMARD ET A. LAMOUILLE. 1977. Synopse des quatre évangile Tome III
L'évangile de Jean, pg 48-53. Nesta obra, o autor, analisa o processo de composicao
do Evangelho de Jodo apontando suas possiveis camadas redacionais: Documento C.
Joao II-A, .Joao II-B e Jodo III.

3 Para facilitacdo do estudo transcrevo da Biblia de Jerusalém os trechos citados: 1) Dt
18,18 - “Wou suscitar para eles um profeta como tu, do meio dos seus irmaos.
Colocarei as minhas palavras em sua boca e ele lhes comunicard tudo o que eu lhe
ordenar. Messias”. 2) Ez 37,24 - “O meu servo Davi sera rei sobre eles, e havera um
sO pastor para todos, e andardo de acordo com minhas normas e guardardo os meus
estatutos e os praticardo.Rei”. 3) Dn 7, 13-14 - “Eu continuava, nas minhas visdes
noturnas, quando notei, vindo sobre as nuvens do céu, um como o Filho de Homem.
Ele adiantou-se até ao Ancido e foi introduzido & sua presenca; A ele foi outorgado o
poder, a honra e o reino, e todos os povos, nacdes e linguas o serviram. Seu império é
império eterno que jamais passara, e seu reino jamais sera destruido. Filho do
Homem”.



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

gue Moisés escreveu na Lei” (1,45), quando o Batista recusa este titulo (1,21) e Jesus
confirma esta qualidade fazendo revelagdes a Natanael (1,48) e a Samaritana (4,16-
18). Nos trés milagres realizados na Galiléia teriamos um paralelo com Ex 4, 1-9 onde
Moisés deveria realizar trés sinais a fim de que os Hebreus acreditassem que ele era o
enviado de Deus. Mas o evangelho ndo permaneceu em sua camada mais antiga (Doc.
C.) ele seguiu se adequando ao contexto do judaismo de seu tempo.

A redacao de Joao II-A, ainda na Palestina por volta de 60-65 procura atenuar a
caracteristica samaritana do tema mostrando que o Profeta é também o (Messias)
Cristo que esperavam os Judeus (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, tome III, pg 68). E
em 7, 40-41a a multiddo faz uma dupla profissdo de fé: “Aquele é verdadeiramente o
Profeta” e “Aquele é o Cristo”. Jodo II-A coloca em paralelo a afirmacdo de André e
Filipe: “Nos encontramos o Messias” (1,41) e “Aquele que Moisés escreveu na Lei”
(1,45)

Em Jodo II-B escrito na Asia Menor, ou seja, fora da Palestina por volta do ano
90 e.c. (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, tome III, pg 68) abandona-se este paralelismo
e o titulo de Profeta da lugar ao de Cristo. Jodo II-B deixa pensar que a Samaritana
esperava a vinda do Messias (4,25.29). E em 10,24 torna uma questdo essencial para
os Judeus: saber se Jesus é o Cristo. Nesta redacao é possivel perceber as dificuldades
do pds 70 enfrentadas pelos judeus cristaos deste periodo, pois o redator lembra o
decreto de exclusdao da Sinagoga colocado contra aqueles que reconhecessem Jesus
como o Cristo (9,22).

A interpretacao de Ez 37,24 na camada mais antiga (Jo 1,31; 1, 49 e 12, 13)
buscaria reunificar as regides da Samaria e da Judéia sob o reinado de Jesus. Um rei
para os dois povos, Juda e Israel (Samaria). No entanto, é possivel que o autor do
Doc. C visse a possibilidade da reunificacdo destes dois reinos inimigos, ndo em
proveito de Juda e da linhagem davidica, mas de Israel (Samaria). Pois Jesus ndo é
designado como o filho de Davi (Mc 10,47-48; Mt 15, 22; Lc 1, 27.32), mas como filho
de José. Este José seria o patriarca ancestral que formou o reino de Israel e que os
samaritanos consideravam como o rei de Israel.

Em Jodo II-A o tema é tratado sob uma perspectiva menos samaritana, pois ele
toma o cuidado de indicar que o reino de Jesus “ndo é deste mundo” (18,36). E Jodo
II-B desenvolve o tema do novo Moisés acentuando a referéncia a Davi, pois Jo 11,
50-51; 12, 26; 13 36-37 seriam interpretacdes de 2Sm 17,3; 15, 21; 15, 19ss.



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

O Filho do Homem encontrado em Dn 7, 13-14 é perseguido e humilhado, pois
ele vai receber a investidura real. E provavel que nesta origem a expressdo Filho do
Homem ndo induza a nenhum sentido cristoldgico posterior, ou seja, somente com o
processo exegético desenvolvido na tradi¢do cristd “um como o Filho do Homem™
vincula-se as perspectivas messianicas8. Ainda na camada mais antiga Jesus sera
humilhado e elevado a direita de Deus a fim de que possa ser investido da realeza (12,
23; 12 32). Neste caso o Filho do Homem esta em estreita ligacdo com o titulo de Rei.

Em Jodo II-A o Filho do Homem esta ligado a um aspecto da missao de Jesus:
abolir o pecado que é a cegueira dos homens e o desconhecimento de Deus (9, 2-
3.34-37). Jodo II-A conhecia o tema da subida apenas como uma forma de elevagao
(3, 14). Notar-se-a que 9,36 e 3 14-16 sdo os Unicos textos do Novo Testamento onde
se demanda crer no Filho do Homem.

Jodo II-B retoma este tema (8, 28; 12, 23 e 13,31), porém ele o fundi com o
segundo. Neste sentido se o Filho do Homem pode subir ao céu é porque ele desceu
dela (3, 13; 6, 62). Em 3, 13, o Filho do homem se identifica com o novo Moisés que
vai procurar no céu a revelacdo da palavra de Deus. E Jodo-III reinsere no evangelho o
tema classico do Filho do Homem vindo julgar os homens apds sua ressurreicao, no
fim dos tempos (5, 27-29).

Estes sao os titulos que, por meio da analise em camadas, encontramos desde
a mais antiga até a mais recente redagdo podendo avaliar as adequacgdes sofridas. As
adequacdes que encontramos vao paulatinamente transferindo a base da tradicdao da
Samaria para a Judéia. O Profeta vai ganhando as configuragées do Messias (Cristo)
que era esperado pelos judeus de Jerusalém. O Rei que unificaria as duas regides em
proveito de Israel (Samaria) no Doc. C. apresenta oscilacOes, pois em Jodo II-A seu
reino ganha feitios extraterrenos, transcendentais e em Jodo II-B se acentua a
referéncia a Davi.

No entanto, o uso do termo Filho do Homem como titulo € um ponto crucial
para o cristianismo. Ele atravessa todas as camadas e vai dando novos rumos ao

significado inicial proposto na camada mais antiga (Doc. C) de maneira que a exegese

* Alguns comentdrios contestam a titularidade do termo Filho do Homem no contexto
de Dn 7, 13-14. Pois entendem que o uso deste termo como titulo messianico e
escatoldgico ocorreu posteriormente. Ver IZIDORO, J. L.; LOPES, M. A recepcdo da
expressao Filho do Homem no Novo testamento: “do Jesus Histérico a expressao Filho
do Homem. RJHR,, V.2, 20009. Disponivel em:
<http://www.revistajesushistorico.ifcs.ufrj.br/arquivos2/jose.luis.isidoro.com.mercedes.lopes.pdf>.
Acesso em 09/03/2009.



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

que encontramos nas camadas seguintes (Jodo II-A, Jodo II-B e Joao III) da suporte
aquelas que somente aparecem nas redagoes posteriores (Filho de Deus, Sabedoria de
Deus e Palavra de Deus).

Enfim, nos titulos acima percebemos um deslocamento na percepcgdo politica®
do messianismo de Jesus. Pois no Doc. C. é possivel identificar uma esperanca de
libertacdo nos moldes samaritanos, mas a medida que as novas redagdes vao sendo
elaboradas podemos notar um afastamento dela. A exegese joanina alavanca o
messianismo politico de Jesus atribuindo- Ihe Preexisténcia.

Relacionando os aspectos encontrados em Scardelai e em Boismard
identificamos no documento mais antigo (Doc C.) caracteres de uma comunidade que
inicialmente esperava o retorno do Filho de José e posteriormente teria rompido com
esta expectativa assumindo a fé na Preexisténcia. Sabemos que este foi um processo
gradual que pode ser identificado através da analise das camadas redacionais de Jodo
II-A, Jodo II-B e Jodo III.

Entendemos que os trés titulos (Sabedoria de Deus. Palavra de Deus e Filho de
Deus) que sdo encontrados apenas nas redacOes posteriores de Jodo II-A, Jodo II-B
fazem parte de um gradativo processo de ruptura com o Templo. Mas este ndo é nosso
foco neste artigo. Procuramos compreender a viabilidade do messianismo do Filho de
José como uma expectativa samaritana que refletiu na tradicao joanina.

Sendo assim, associamos a possivel origem samaritana da comunidade joanina
com a crenga no messianismo do Filho de José como o Taheb samaritano®. Esta
escolha nos conduz a ampliagdo do horizonte do judaismo do segundo Templo e das
interacbes entre cristdo e samaritanos na origem da comunidade. Por isso
investigaremos a relacdo do Messias Ben José com o Taheb samaritano e para tal
citamos duas premissas que certamente serviram de base doutrinal para a expectativa
do Filho de José:

e A primeira, que procurou identificar o filho de José com a missdo de redimir

Israel e resgata-la do exilio, reunindo assim as tribos na terra prometida.

>0 termo politica aqui alude a representacdo da missdo de Jesus no que se refere ao
sistema monarquico que se queria estabelecer.

® Existe uma proposta na qual os samaritanos, direta ou indiretamente, transmitiram a
ideologia do Filho de José segundo J. A. Montgomery (apud, SCARDELAI, 1998, pg 67,
nota 4).



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

e A segunda que propbde que foram os samaritanos aqueles que, direta ou
indiretamente, transmitiram os fundamentos ideoldgicos dessa doutrina aos
judeus. (SCARDELAI, D., 1998, pg 67).

Dentre as duas premissas identificamos a primeira como correspondente a
leitura que Boismard faz do titulo de Rei (Ez 37,24 ao qual nos referimos logo acima) o
qual unificaria a Casa de Israel sob a primazia do reino do Norte com capital na
Samaria e a Ultima relacionada a forte influéncia do pensamento samaritano no
evangelho de Joao.

Ja a segunda premissa aproxima-se do objetivo de nossa investigagdo, ou seja,
identificar as caracteristicas da perspectiva messianica presente na tradicdo joanina.
Nos ja analisamos o tipo de fundamentacdo biblica (Ez 37,24) que deu suporte a
tradicdo joanina para que desenvolvesse a idéia de unido de todo o reino de Israel, ou
seja, as Casas de Juda e a Samaria (Efraim) sob um messias. Mas ha outros aspectos
que dao ao evangelho de Jodo exclusividade ao seu discurso.

Os fatos ocorridos na Samaria que sao relatados no evangelho sdo Unicos na
narrativa dos evangelhos canbnicos, como:

e Jodo Batista em Enom - O evangelho apresenta o Batista é colocado na
regido de Siquém (Enon e Salim), no coracdo da Samaria dando
independéncia a esta tradicdo se comparada aos sindpticos que o coloca
a margem do Jordao.

e Vocacdo de Filipe e Natanael - Jesus é anunciado como o Profeta
semelhante a Moisés, anunciado em Dt 18,18. E lembramos que Filipe e
Natanael s3ao encontrados entre os primeiros convocados apenas nho
evangelho de Jodo. Destacamos que as expectativas messidnicas dos
samaritanos estao centradas neste Profeta.

e A tradicdo samaritana em 1,43ss que apresenta Jesus como rei de
Israel, herdeiro do patriarca José. Diferente da linha de sucessao
patriarcal davidica apresentada nos sindpticos.

e Jesus e o didlogo com a Samaritana A fonte de Jacé ndo é longe de Enon
onde estava o Batista. Na verdade, estdo préximos também pela
teologia que coloca o Batista na Samaria para que os samaritanos
estejam prontos ao anuncio de Jesus. Como ocorre depois do didlogo

com a samaritana. E, assim como na vocacdo de Natanael, onde é dada



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

uma importancia especial ao patriarca José como ancestral dos

samaritanos em 4,5.

E possivel que o evangelho reproduza esta aspiracdo projetando o Filho de José
(Efraim). Por isso, admitimos que este ideal messianico tivesse elasticidade suficiente
para abarcar esta configuragdo no contexto cristdo da comunidade de Joao.

[...] o Evln (Evangelho de Jodo) 11,54 relata que Jesus
permaneceu trés meses segundo sua cronologia, em aldeia
chamada Efraim. No NT (Novo Testamento) essa € a Unica vez e
0 Unico lugar em que se recorre a esse nome [...] A razdo
histérica dada pelo Ev Jn é que sacerdotes e fariseus (11,47)
decidiram mata-lo (11,53). [...] A retirada a Efraim geogréafica,
na redacdo do EvIn requer uma compreensdo teolodgica
profundamente cristoldgica, enraizada em uma das expectativas
messidnicas daquele tempo, a do Messias ben/bar Efraim/José
(tradugcao nossa). (PIETRANTONIO, R., apud VIERA LIMA
JUNIOR, F.C., 2009, webartigos.com)

Sendo assim, a forte influéncia do pensamento samaritano, averiguada através
da comparacao dos estudos de Scardelai e Boismard, aumentam as chances de uma
provavel relagdo entre a comunidade joanina e a perspectiva do messias Filho de José
como o Taheb samaritano. Acreditamos que os aspectos encontrados unicamente no
evangelho de Jodo confirmem esta influéncia.

Contudo, apesar de ser capaz confirmar determinado grau de influéncia do
pensamento samaritano na tradicdo cristd joanina ndao podemos submeter esta
discussdao a uma resolugdo simplista. Existem muitas publicagdes que ampliam e
divergem quando o assunto tratado é messianismo. Lembramos que nesta breve
reflexdo nos propomos um recorte bem especifico que se volta precisamente a uma
perspectiva messidnica (ao conceito do Filho de José) a qual investigamos sua relagao
com a tradicdo crista joanina.

Mas este tipo de estudo possui um leque de possibilidades amplo que remete,
por exemplo, o Messias sofredor de Is 53 ao Messias de Qumran conferindo-lhe
anterioridade a versdo cristd, ou mesmo um messias Filho de José que seria o

personagem biblico Josué.



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

Recentemente a publicagdo de Ada Yardeni’ do Apocalipse de Gabriel em julho
de 2008 provocou uma reviravolta na possibilidade de ligagdo do Messias Ben José
com o Taheb samaritano.

O erudito Israel Knohl analisou a publicacdao de Yardeni e publicou o artigo The
Messias Son of Josheph que da um novo rumo aos estudos do messianismo. Um
fundamental artigo publicado no New York Times (julho 6, 2008) descreveu a pesquisa
do erudito Israel Knohl da Hebrew University, que reivindica que “a Visdao Gabriel”
fornece introspecgdes novas e importantes nos conceitos judaicos e cristdos acerca do
messias. Este artigo foi publicado mais detalhadamente em setembro/outubro 2008 na
Revista Biblica de Arqueologia.

Knohl olha a histéria do messianismo judaico e cristdo explorando suas
similaridades e diferencas. O fragmento do Mar Morto em pedra, como estd sendo
chamado, abre um novo capitulo na histéria deste relacionamento, de acordo com
autor.

Neste texto judaico pré-cristdo encontra-se referéncias a dois conceitos
diferentes: um messias filho Davi e o outro filho de Joseph (Ephraim). O retorno do
messias Filho de Davi envolveria uma vitoria militar. Certamente, o messianismo
davidico instituiria a era messianica com o “dia da batalha”. O messias Filho de Davi é
um messias triunfante enquanto Ephraim, ou messias Filho de José é um tipo muito
diferente de messias e reflete um tipo novo de messianismo. Este tipo de messianismo
envolve sofrer e morre. Na “Visdo de Gabriel”, Knohl vé um messias que sofre, morre e
ressuscita®.

Ao comparar a nova descoberta com o evangelho, Knohl afirma que o proprio
Jesus rejeita o conceito do filho militante do messias de Davi e que no fragmento do
rolo de Mar Morto em pedra, um arcanjo requisita a alguém se levantar dos mortos em
trés dias, tradicdo que seria reproduzida por Jesus’. Ndo queremos enveredar pelo

cominho polémico de Knohl, mas importantes aspectos deste messianismo encontrado

" Ver a datagdo em YARDENI, ADA. 2008. A New Dead Sea Scroll in Stone? Bible-like
Prophecy Was Mounted in a Wall 2,000 Years Ago. Biblical Archaeology Review,
Diponivel em: <http://www.bib-
arch.org/archive.asp?PubID=BSBA&Volume=34&Issue=1&ArticleID=16&extralD=14>

8 Ver KNOHL, Israel. O Messias antes de Jesus. Rio de Janeiro; Imago, 2001.

% Esta é a afirmativa mais polémica de Knohl. E possivel encontrar no site da revista
(BAR) cartas enviadas por outros estudiosos que contestam as interpretacdes do
autor: http://www.bib-arch.org/e-features/messiah-son-of-joseph.asp

10



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

no “Visdo de Gabriel” podem elucidar o perfil samaritano do Messias ben José que
sugerimos encontrar na tradicdo joanina. Esta recente perspectiva conceitual de Knohl
assemelha-se aquela que tem por referéncia o cisma presente na literatura rabinica
antiga entre o Filho de Davi e o Filho de José indicando, sobretudo que Moisés também
seria um prototipo de messias (KLAUSNER, 1955 apud SCARDELAI, 1998: 24, nota 7).

Como uma corrente expressiva e legitima da antiga esperancga judaica, a crenga
no filho de José, pode ter existido bem antes dos episodios historicos que o
projetaram, por volta dos sécs. II e III da era cristd. Em acréscimo a complexidade do
tema, o professor D. Flusser escreveu que

A crenga no messias filho de Davi e no messias filho de José ja
existia desde a época de Judas Macabeu, em cujo periodo foi
composta a Visdo dos Setentas Pastores, do livro de Enoque’.
JUD. FL., p. 424, nota 124. (apud SCARDELAI, 1998, pg. 67,
nota 1)

Este aspecto pode ser sustentado como um dos elementos que deu base a
compilacdo do evangelho de Jodo de maneira que um novo perfil messidnico na
comunidade joanina se fundamentasse também no ideal samaritano de messias.
Talvez o responsavel direto por postular esta sugestdo tenha sido o estudioso sobre os
samaritanos, J. A. Montegomery°. Ele defende que é perfeitamente razodvel encontrar

no messias samaritano um forte vinculo com o messias filho de José.

“Ver sua obra The Samaritans (new York, Ktav Publishin House, 1968), p. 243.
(SCARDELAI, D., 1998, pg 67 nota 4)

11



RJHR 2:2 (2009) - Antonio Carlos Higino da Silva

BIBLIOGRAFIA.
OBRAS DE REFERENCIA.
BIBLIA DE JERUSALEM. Sio Paulo: Paulus, 4* impressao, 2006.

BIBLICAL ARCHAEOLOGY REVIEW. 2008 (Special News Report. Updated July 8, 2008). A
New Dead Sea Scroll in Stone?
Disponivel em: http://www.bib-arch.org/news/dss-in-stone-news.asp

DOCUMENTACAO.

Evangelho de Jodo, Carta de Jodo, in BIBLIA DE JERUSALEM. Sao Paulo: Paulus, 4
impressao, 2006.

TRABALHOS ESPECIFICOS.

BOISMARD, M-E e LAMOUILLE, A., 1977. Synopse des quatre évangile, Tome I,
L’évangile de Jean, Paris, Editions du Cerf.

KNOHL, Israel. 2001.0 Messias antes de Jesus. Rio de Janeiro; Imago.

PAINCHAUD, L., 2006. Identidade crista e pureza ritual no Apocalipse de Jodo de Patmos:
o emprego do termo Koinon em Apocalipse 21, 27. Estudos de Religido. n. 31, pg 58-73.

SCARDELALI, D. 1998. Movimentos Messianicos no tempo de Jesus: Jesus e outros
messias, Sao Paulo: Paulus.

VASCONCELOS, P. L. 2002. O caminho ¢ estreito: Idas e vindas na incorpora¢do (de
parte) da tradicao joanina ao canon do Novo Testamento. Revista de Interpretaciao
Biblica Latino-Americana, n® 42/43, Ed. Vozes, pg 121-144.

VIERA LIMA JUNIOR, F.C., 2009, MASHIACH BEN EFRAIM: As Raizes Catastroficas
do Imaginario Messianico Cristdo Primitivo. Webartigos.com.
Disponivel em:<http://www.webartigos.com/articles/14010/1/mashiach-ben-efraim-as-
raizes-catastroficas-do-imaginario-messianico-cristao-primitivo/paginal .html> Acesso em
22/03/2009
YARDENI, ADA. 2008. A New Dead Sea Scroll in Stone? Bible-like Prophecy Was Mounted in a
Wall 2,000 Years Ago. Biblical Archaeology Review,
Diponivel em: <http://www.bib-
arch.org/archive.asp?PublD=BSBA&Volume=34&Issue=1&ArticleID=16&extralD=14> Acesso
em 20/03/2009.

. “A New Dead Sea Scroll in Stone?.” Biblical Archaeology Review, Jan/Feb 2008.
http://members.bib-

12


http://www.bib-arch.org/news/dss-in-stone-news.asp



