
RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

1 
 

Das Bodas de Caná 
 – uma aproximação à luz do Prólogo de João  

 
Osvaldo Luiz Ribeiro1 

http://lattes.cnpq.br/1596908442976138  
 

Resumo: o ensaio propõe ler a passagem joanina das “bodas de Cana” como, ao 
modo de uma parábola, uma ilustração plástica do tema teológico já apresentado 
no Prólogo do Evangelho de João – a saber: a Palavra de Deus armara a sua tenda 
entre “os seus”, a saber: os judeus no contexto da manutenção de sua tradição, e, 
contudo, tais judeus não o reconheceram como a Palavra de Deus encarnada. Em 
face do escândalo de alguns judeus reconhecerem em Jesus a Palavra-em-carne, 
ao passo que outros judeus, não, a passagem responde afirmando: a) não é o sinal 
que leva à fé, mas a fé que faz ver o sinal, sendo por isso que a comunidade “viu”, 
porque cria, ao passo que os judeus que se mantiveram apegados à tradição, não, 
porque não creram. No contexto desse argumento apologético, o “milagre” da 
transformação do vinho em água, no ambiente de uma festa de casamento, não 
tendo sido percebido como milagre por nenhum dos festeiros, além dos discípulos, 
tem a função de encenar, plasticamente, aquilo que o Prólogo já assentara 
teológica e polemicamente: só “nós”, isto é, os que reconheceram a Palavra 
encarnada em Jesus, é que “vêem” os sinais.  
 
 
Palavras-chave: Caná, Jesus, Jo 2,1-11, Prólogo de João, sinais 
 
Abstract: The essay proposes to read John’s passage "wedding of Cana" as the manner 
of a parable, an illustration of the plastic theological theme as explained in the Gospel of 
John’s Prologue - namely the Word of God pitch their tent between "its people", namely 
the Jews in the context of maintaining their tradition and, however, Jews do not 
recognize such as the Word of God incarnate. In light of the scandal of some Jews 
recognizing Jesus as the Word-in-flesh, while other Jews, did not, the text responds 
saying: a) it’s not the sign that leads to faith, but faith that allows to see the sign, that’s 
the reason why the community "saw" because it creates, while the Jews who remained 
attached to tradition, did not, since they do not believe. In the context of the apologetic 
argument, the "miracle" of transforming the water  into wine, in the environment of a 
festival of marriage were not perceived as a miracle by any of merrymakers, in addition 
to the disciples, it has the function to perform, plastically, what the Prologue had 
already built theological and polemicly: only "we", ie those who recognized the Word 
incarnate in Jesus, are able to "see" the signs. 
 
1. TEXTO 
 
a. Delimitação 
 

                                                 
1 Doutor em Teologia pela PUC-RJ. O presente ensaio foi originariamente produzido como atividade 
discente em disciplina do doutorado, e vai aqui como “provocação” à comunidade de pesquisa do 
Evangelho de João, no sentido de questionar modos tradicionais de aproximação à passagem joanina 
(especificamente, o caráter “público” desse “sinal”), sob o argumento de que, talvez (e disso depende a 
procedência dos argumentos aqui apresentados), os interesses “joaninos” com “Caná" não fossem 
exatamente aqueles mais comumente listados na pesquisa. Atualmente, o autor é professor na Faculdade 
Batista do Rio de Janeiro. Página de trabalho: www.ouviroevento.pro.br; e-mail: 
osvaldo@ouviroevento.pro.br.    



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

2 
 

Jo 2,1-11(12). Texto grego tradução. 
 
21Kai. th/| hm̀e,ra| th/| tri,th| 
ga,moj evge,neto evn Kana. th/j Galilai,aj(  
kai. h=n h` mh,thr tou/ VIhsou/ evkei/\ 
21 E no terceiro dia, 
um casamento aconteceu em Caná da Galiléia, 
e estava a mãe de Jesus ali. 

2evklh,qh de. kai. ò VIhsou/j kai. oì maqhtai. auvtou/ eivj to.n ga,monÅ 
2 Convidado foi também Jesus e os discípulos dele para o casamento. 
3kai. ùsterh,santoj oi;nou 
le,gei h` mh,thr tou/ VIhsou/ pro.j auvto,n( 
Oi=non ouvk e;cousinÅ 

3 E faltando vinho, 
disse a mãe de Jesus para ele:  
“Vinho não têm”.  

4Îkai.Ð le,gei auvth/| o` VIhsou/j( 
Ti, evmoi. kai. soi,( gu,naiÈ 
ou;pw h[kei h ̀w[ra mouÅ 
E disse Jesus a ela: 
 “Quem (somos) eu e você, mulher? 
Ainda não chegou a minha hora”. 

 5le,gei h` mh,thr auvtou/ toi/j diako,noij( 
{O ti a'n le,gh| um̀i/n poih,sateÅ 
Disse a mãe dele aos serventes: 
 “Tudo quanto disser (ele) vós fazei”. 

 6h=san de. evkei/ li,qinai ùdri,ai e]x kata. to.n kaqarismo.n tw/n VIoudai,wn kei,menai(  
cwrou/sai avna. metrhta.j du,o h' trei/jÅ 
Estavam também ali seis talhas de pedra, para as purificações dos judeus 
destinadas; 
cabiam em cada uma duas ou três metretas. 

 7le,gei auvtoi/j ò VIhsou/j( 
Gemi,sate ta.j ùdri,aj u[datojÅ 
kai. evge,misan auvta.j e[wj a;nwÅ 
Disse a eles Jesus: 
 “Enchei as talhas de água”. 
E encheram elas até em cima. 

 8kai. le,gei auvtoi/j( 
VAntlh,sate nu/n kai. fe,rete tw/| avrcitrikli,nw|\ 
oi` de. h;negkanÅ 
E disse a eles: 
“Tirai agora, e levai ao mestre-da-festa”. 
Também eles levaram. 

 9wj̀ de. evgeu,sato ò avrcitri,klinoj to. u[dwr oi=non gegenhme,non  
kai. ouvk h;|dei po,qen evsti,n(  
oì de. dia,konoi h;|deisan oì hvntlhko,tej to. u[dwr(  
fwnei/ to.n numfi,on ò avrcitri,klinoj 
Tão logo provou o mestre-da-festa a água em vinho tornada 
– e não sabia (ele) de onde era,  
mas os serventes sabiam, os que tinham tirado a água  
– chamou o noivo o mestre-da-festa 

 10kai. le,gei auvtw/|(  
Pa/j a;nqrwpoj prw/ton to.n kalo.n oi=non ti,qhsin 
kai. o[tan mequsqw/sin to.n evla,ssw\ 
su. teth,rhkaj to.n kalo.n oi=non e[wj a;rtiÅ 
e disse a ele: 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

3 
 

“Todo o homem primeiro o bom vinho põe,  
e quando (estão) embriagados, o inferior;  
tu guardaste o bom vinho até agora”. 

 11Tau,thn evpoi,hsen avrch.n tw/n shmei,wn ò VIhsou/j evn Kana. th/j Galilai,aj  
kai. evfane,rwsen th.n do,xan auvtou/  
kai. evpi,steusan eivj auvto.n oì maqhtai. auvtou/Å 
Assim fez (o) primeiro dos sinais Jesus em Caná da Galiléia, 
e manifestou a glória dele, 
e creram nele os discípulos dele. 
 
 
b. Justificativa da delimitação 
 
A perícope de Jo 2,1-11(12) pode ser destacada do contexto maior, porque 
constitui uma unidade autônoma, ainda que interligada textualmente com outras 
perícopes, tanto imediata, quanto mais indiretamente. 
 
Seu destaque, e conseqüente tratamento autônomo, justifica-se tanto por meio de 
análise do conteúdo, quanto por conta da presença do conectivo redacional 
característico do bloco literário maior em que Jo 2,1-11(12) está inserido (Jo 1,19-
2,11(12)). 
 
Quanto ao conteúdo, podem ser evocadas duas razões: a) a narrativa concentra-se 
num evento particular – uma festa de casamento – na qual Jesus é apresentado 
realizando o primeiro dos sinais que fará. A cena tem início (informe da festa; 
informação da presença da mãe de Jesus, bem como do convite de Jesus e dos 
discípulos), tem meio (toda a cena da transformação da água em vinho, o 
movimento dos personagens, a conclusão do mestre-da-festa), e tem fim (a 
conclusão redacional, e a declaração de que consiste, aquele, no primeiro dos 
sinais, bem como de que, manifestando assim Jesus a sua glória, creram, afinal, os 
discípulos). 
 
O concectivo redacional que pode ser evocado consiste na fórmula “e no terceiro 
dia” (KONINGS, 2000: 98). O bloco narrativo de 1,19-2,11(12) é, todo ele, 
construído através de conectivos cronológicos (1,29.35.43; 2,1). 
 
Que a seção encerra-se em 2,11, pode-se deduzir da presença de conectivo 
redacional no início de 2,12 (“depois disso”). Verdade é que se pode propor, e sem 
nenhuma dificuldade, que a perícope siga, efetivamente, até 2,12 (cf. MAZZAROLO, 
2000: 55; também BOISMARD e LAMOUILLE, 1977: 100). Optou-se, contudo, pela 
configuração que o esquema da estrutura das semanas de Mazzarolo permite, 
conforme se vê indicada na p. 38 (“Sinal de Caná 2,1-11”), justificada igualmente 
pelo fato de ser, também, a delimitação proposta por outros autores (KONINGS, 
2000: 111; MATEOS e BARRETO, 1989: 126). A rigor, o “detalhe” constituído pela 
delimitação no v. 11 ou no v. 12 não chega, em absoluto, a interferir na forma de 
compreensão da passagem. Portanto, pode-se trabalhar provisoriamente tanto num 
quanto noutro pressuposto. O ensaio consigna a forma Jo 2,1-11(12), ainda que 
trabalhe (e tenha traduzido) até o v. 11. 
 
2. Contexto literário 
 
a. Texto antecedente 
 
Jo 2,1-11(12) parece constitui o encerramento de um bloco narrativo formado por 
Jo 1,19-2,11(12). Essa é a opinião de Mazzarolo, se assim for entendida a 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

4 
 

configuração que dá a Jo 1,19-2,12 como a “primeira semana” no conjunto da 
estrutura semanal do evangelho (MAZZAROLO, 2000: 38s). Konings fala do Livro 
dos Sinais, pensando em Jo 1,19-12,50. Com isso, abre o “livro” justamente com a 
seção de Jo 1,19-2,11, ainda que trate em separado Jo 1,19-51 e Jo 2,1-11 
(KONINGS, 2000: 94). 
 
Contra essa proposta perfilam-se Mateos e Barreto, porque separam todo o capítulo 
primeiro da grande seção constituída por Jo 2,1-11,54, que classificam como O Dia 
do Messias. Jo 2,1ss, portanto, não constituiria unidade estrutural com Jo 1,19-51 
(MATEOS e BARRETO, 1989: 119). É que consideram a seção 1,19-51 na condição 
de enquadramento cronológico-biográfico, conforme se pode depreender da forma 
como qualificam a passagem: “seção introdutória. De João a Jesus (1,19-51)”. Tem 
seu sentido. 
 
Não se trata, neste momento, de determinação absoluta de onde começa e onde 
termina a narrativa. Trata-se de uma aproximação, um ensaio. O ensaio adota a 
postura defendida por Mazzarolo, primeiro, porque se deixou convencer por ela, e, 
segundo, porque a configuração estrutural de Jo 1,19-2,11(12) na forma de 
“semana” está bastante evidente, até como Konings ilustra graficamente (p. 96). 
Konings refere-se a Jo 1,19-2,11 como “semana inaugural”, com aspas (p. 95). 
 
Sendo assim, o texto antecedente a Jo 2,1-11(12), se pensado nas imediações, 
consiste em Jo 1,19-51, ele mesmo constituído por subdivisões, de cujo conjunto 
(1,19-2,11(12)) Jo 2,1-11(12) é, por sua vez, também uma delas.  
 
Jo 1,19-2,11(12) divide-se em cinco seções, organizadas pela introdução de quatro 
conectivos redacionais de caráter cronológico. Dá-se o “primeiro dia”, implícito, no 
qual João, o batizador, encontra-se com os judeus, e no qual confessa não ser nem 
o messias, nem o profeta, nem Elias (1,19-28). No “dia seguinte” (v. 29; o segundo 
dia da “semana inaugural”), João, o batizador, vê Jesus, e o identifica como o 
Cordeiro de Deus (1,29-34). No “dia seguinte” (v. 35; segundo conectivo, terceiro 
dia e terceira subdivisão), dois discípulos de João seguem Jesus, depois da sua 
segunda apresentação como o Cordeiro de Deus. Dá-se a adesão de André e de 
Pedro. No “dia seguinte” (v. 43; terceiro conectivo, quarto dia e quarta subdivisão), 
Jesus chama Felipe, que fala do messias a Natanael. Aí Jesus já está na Galiléia (v. 
43). 
 
É na Galiléia, no “terceiro dia” (2,1), isto é, no terceiro dia depois do “dia seguinte” 
de 1,43, logo, o sétimo dia, sétimo e último dia da semana, que se dá o 
desdobramento da cena de Caná. Está-se já em Jo 2,1-11(12). 
 
Se se olha um pouco mais para trás, além da seção iniciada em Jo 1,19, encontra-
se o prólogo. O prólogo parece ter um papel importante na “decifração” desse que 
é indicado pelo narrador como “o primeiro dos sinais”, além de que, observe-se, a 
contextualização do “Verbo” na órbita da cosmogonia de Gn 1,1-2,4a aproxima as 
duas séries de “sete” – sete dias da “criação”, em Gênesis, e os “sete dias” da 
“semana inaugural”, em João. 
 
b. Texto subseqüente 
 
O texto que dá seqüência a Jo 2,1-11(12), se considerada a proximidade 
topográfica, é Jo 2,12(13)-22. Mazzarolo insere a passagem no que classifica como 
“segunda semana” (Jo 2,13-4,54), dando a ela o nome de “purificação do templo” 
(p. 38 e 69). Por sua vez, Konings a chama de “o gesto profético no templo”, 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

5 
 

estendendo sua pertinência estrutural também até 4,54, na qualidade do tópico “os 
primórdios” (Jo 1,19-4,54), primeira seção do Livro dos Sinais (p. 116). 
 
Na passagem, Jesus transtorna os trabalhos comerciais no templo. Diante da cena, 
os fariseus pedem um sinal que ratifique a autoridade que Jesus teria para fazer o 
que fez ali. Jesus indica enigmaticamente, anacronicamente, inclusive, para a 
ressurreição, usando o templo como metáfora. Os fariseus somem da cena, depois 
de contra-argumentarem, sem inteligência do sentido. O narrador indica que, 
quando o “sinal” se desse, isto é, quando Jesus ressuscitasse, assim como fora dito 
dos que creram, depois do sinal de Caná, também lá e então os discípulos creriam 
nele. 
 
Resumindo, Jo 2,1-11(12) fecha uma seção e serve de ponte para a abertura de 
outra. Na que fecha, Jesus é apresentado com uma série de epítetos tradicionais: 
Cordeiro, Messias (Cristo), Filho de Deus, Filho do Homem, Rei de Israel. Na que 
abre, Jesus apresenta-se como aquele que tem autoridade sobre o templo, e que, 
derrubado o seu corpo, ressuscitaria em três dias. O sinal de Caná, que tem a ver 
com isso? 
 
3. Pré-texto 
 
Difícil essa seção do exercício. Demandaria domínio de todo o Evangelho – e está 
longe de ser o caso. Demanda conhecimentos históricos, os quais, efetivamente, 
servem de suporte epistemológico, hermenêutico, crítico, para a interpretação da 
passagem. Aqui, tem-se que recorrer às informações da literatura, ou trabalhar em 
suspenso, considerando apenas os indícios textuais, e criando uma projeção atópica 
que deve ser, então, instalada no contexto histórico que mais se coadune com a 
sua exigência. 
 
A rigor, todo comentário ao livro deverá partir de uma dessas duas alternativas. E 
mesmo aqueles que começam por instalar o livro em determinada situação 
histórica, a rigor trabalharam com um círculo recorrente narrativa – história – 
narrativa – história, círculo metodologicamente infinito. 
 
Os pressupostos com que se trabalha no presente ensaio são: contexto tardio, em 
tempo situado após a destruição de Jerusalém (70 d.C.) e depois da considerada 
expulsão dos cristãos das sinagogas (cf. 16,2; 9,22), que se teria seguido aos 
eventos de 70 e às questões relacionadas à identidade judaica. 
 
Da seção de Jo 1,19-2,11(12), depreende-se a presença de personagens 
relevantes: João, o batizador; os judeus (sacerdotes e levitas, v.19, e fariseus, v. 
24). O tom polêmico é evidente, quer seja com “João”, quer seja com os “judeus”. 
Um exercício de análise do discurso, cuja pergunta básica seria: “quem está por 
trás de João e dos judeus no nível da produção da narrativa”, levando-se em conta 
que os eventos narrados não constituem o próprio horizonte de produção da peça, 
mas que a peça narrativa serve-se deles para falar a seu próprio contexto, permite 
considerar a hipótese de trabalho segundo a qual, no nível do horizonte de 
produção da narrativa, quem quer que a elabore tem diante de si grandezas sociais 
que representam “João” e os “judeus”, e cujo “silenciamento” – eis a função da 
polêmica e da apologia, falar mais alto eu, calar ele – implica no esvaziamento 
justamente de “João” e dos “judeus”. Logo, tais grandezas devem firmar suas 
afirmações, diante das quais se instala a polêmica, igualmente em “João” e nos 
“judeus”. Esvaziados aqueles, silenciados estes. 
 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

6 
 

Percebe-se, além disso, a presença relevante de João no prólogo, cuja estrutura 
chega a ser marcada, em dois pontos, por referências a ele e a seu ministério de 
enviado, até que por primeiro, mas não por ser mais importante, mas porque o 
Cristo precisava ser anunciado. A missão é cumprida, e João vai dar-se por 
diminuído (cf. 3,30). João não é o Cristo, não é o profeta, não é Elias – o que os 
“cristãos” (judeus-cristãos), isto é, determinada grandeza social responsável pela 
composição da narrativa-polêmica, já sabem; e, se já sabem, dizem-no em tom de 
polêmica e de apologia, e, então, dizem-no, logo, a quem funciona a polêmica, isto 
é, àqueles para quem João seria messias, profeta, Elias. O exercício assume tratar-
se dos discípulos de João, comunidades remanescentes do movimento do qual, 
afinal, a memória traditiva remontava, inclusive, o batismo do próprio Jesus. 
 
A dinâmica do discurso reflete disputa entre duas grandezas sociais – a responsável 
pela composição da narrativa, e os (eventuais e aqui assumidos) discípulos de João. 
Aqueles afirmam ser Jesus o messias; estes, João. Aqueles, porque lhes cabe 
Jesus, negam que João o seja, e essa é, considera-se, a função da polêmica. Um 
dos referenciais dialógicos da narrativa é a comunidade dos discípulos de João, e se 
poderia mesmo dizer que sua crítica à afirmação do messianismo cristão é a 
dependência cronológica e traditiva de Jesus em relação a João, nascido primeiro. 
Por isso, e por duas vezes, João é posto a dizer que, sim, vem primeiro, vem antes, 
mas que não, Jesus é mais importante do que ele, e isso porque Jesus existe antes 
dele – logo, é, na verdade, anterior, e, não, posterior. A narrativa serve-se do 
argumento dos discípulos de João, rouba-o deles, assume-o para si: se o mais 
antigo é o mais importante, então Jesus deve ser o mais antigo. O prólogo tem 
justamente essa função – a de instalar Jesus na tradição da Palavra (cf. Eco 24). 
 
Já a dinâmica do discurso em relação aos judeus consiste na validade de suas 
tradições. Os judeus não têm um messias concorrente, mas recusam-se a admitir 
Jesus como tal. Logo, a polêmica e a apologia da narrativa destinam-se a 
contraditar a consideração judaica, primeiro, assumindo que, sim, Jesus é o 
messias anunciado em Moisés e nos profetas; que os judeus não perceberam sua 
presença, não o “viram”. 
 
Se há dois referenciais dialógicos, polêmicos, apologéticos – os discípulos de João e 
os judeus; se a seção de Jo 1,19-51 funciona como desautorização das 
expectativas messiânicas aplicadas a João, e a identificação de Jesus a todos os 
títulos traditivos da expectativa judaica – Jesus, sim, João, não – será possível ler 
Jo 2,1-11(12) como uma explicação do caráter desse messias? 
 
Talvez. 
 
4. Análise semântica 
 
Jo 2,1-11(12) serve-se de uma série de termos evocativos das tradições judaicas. 
“Casamento” (ga,moj) = salvação, “água” (u[datoj) = purificação, “vinho” (oi=non) = 
alegria (Konings, p. 113). 
 
Mencionam-se as talhas de pedra, que, tecnicamente servem para as purificações 
lustrais judaicas, mas, que, quem sabe, evocam, como sugerem Mateos e Barreto, 
o coração de pedra a que se refere Ezequiel 36,26 (p. 135). Mazzarolo (p. 67) e 
Konings (p. 114) são unânimes em relacioná-las às tábuas de pedra da Torá. 
Levados em consideração, significaria dizer que a cena é toda metafórica, os 
gestos, simbólicos, as expressões, remissivas – toda a passagem é uma espécie de 
parábola encenada, cujo sentido deve relacionar-se com o que se disse antes (Jo 
1,1-18; 1,19-51) e com o que se dirá depois (Jo 2,12-22). 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

7 
 

 
Não se falam de João nem dos judeus. João e os judeus ficaram em Jo 1,19-51, e 
retornarão em Jo 2,12-22 (judeus) e 3,22,36. Depois deles, entrarão em cena os 
samaritanos. A interrupção em Caná funciona como uma reflexão – usam-se muitos 
termos para descrever Jesus, e apontá-lo, afiançá-lo, confessá-lo como messias. É 
como se, assim se fazendo, fosse ainda necessário dizer que tipo de messias ele é. 
 
Com isso se entra já, na interpretação da passagem. 
 
5. Interpretação 
 
a. Jesus, plenipotenciário de Deus 
 
Parto da fala de Maria, a segunda: “tudo quanto disser (ele) vós fazei”. Trata-se da 
mesma instrução que o Faraó dá a seu povo, referindo-se a José (Gn 41,55). A LXX 
apresenta assim a instrução: 
 

Gn 41,55 (LXX) kai. o]    eva.n  ei;ph|  u`mi/n  poih,sate 
Jo 2,5 (NTG)    {O ti a'n   le,gh|  u`mi/n  poih,sateÅ 

 
Konings reconhece a referência (p. 114). Toma-a como indicando que Jesus é 
apresentado com o “gerente” da casa do Pai. De fato o é. E um pouco mais. O 
Faraó faz de José o segundo no reino, acima dele só o Faraó (G 41,39), e afirma 
que não se levantará no Egito mão ou pé sem ordem expressa de José (v. 44). José 
é plenipotenciário, é mesmo o Faraó representado – é por sua voz que se 
governará o Egito (v. 40). Tem ele o anel-sinete do Faraó, seus trajes, seu colar de 
ouro (v. 42). Onde está José, aí está o poder do Faraó. 
 
A primeira fala de Maria fora a “deixa”, em sentido teatral. Não havia mais vinho, 
assim como, no Egito, não havia mais pão. Instala-se a cena comparativa. 
Desenrola-se o que se quer dizer. Lá, José dá pão; cá, Jesus dá vinho. Lá, José é o 
segundo, depois do Faraó; cá, Jesus o é, depois do Pai. Será por isso que poderá, 
agora, entrar, como entrará, no templo, e fazer, como fez, o que fez. A casa é de 
seu Pai, e, sendo de seu Pai, é dele, como de José era o Egito, porque Faraó assim 
designara. 
 
Parece ser possível explicar assim por que a narrativa trouxe para o início a cena da 
purificação do templo. No clima da polêmica com os judeus, nem o templo deixava 
de caber ao messias, porque tudo quanto era de Deus, é, agora, do messias. O 
templo não é, mesmo, dos judeus, é de Deus, e, sendo assim, é do messias. 
Fizeram dele o que fizeram. O sinal que justificaria as ações de Jesus foi postergado 
para a ressurreição, mas a fundamentação de sua autoridade fora dada logo antes, 
pela boca de Maria que, aqui, interessante, faz as vezes do Faraó: “tudo quanto 
(ele) disser vós fazei”. 
 
b. Jesus, messias, filho de José 
 
Será só isso? A resposta da narrativa à negação dos judeus de que Jesus não é o 
Cristo será apenas dizer que, sim, é sim, é o segundo, depois de Deus, é mesmo 
plenipotenciário de Deus? 
 
Não deve ser. Não é a índole da narrativa, que se serve do conteúdo da crítica 
para, servindo-se dela, devolver o impulso ainda com maior potência. Há algo na 
crítica que deve estar em José. O que será? 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

8 
 

 
Uma chave, que a narrativa da cruz depois ratificará, dessa vez citando o Sl 22, é 
considerar a vida de José como “resposta” à crítica judaica. Como Jesus podia ser 
messias, se morrera como morrera – morte de cruz, ignominiosa morte de cruz? Eis 
a resposta: ao modo de José, que, já para isso determinado (veja-se o sonho que 
tivera), descendo aos porões do Egito, às prisões, ao cárcere, de lá sai absoluto. A 
trajetória de José consiste numa espécie de forma: 
 

� 
 

 
Do ponto inicial, desce-se, e, depois, daí, torna-se a subir. O esquema aplica-se 
duas vezes a Jesus. Primeiro, do alto, encarna, e, depois, torna para o alto. 
Contudo, enquanto encarnado, daí, desde a carne, morre, e, desde a morte, 
retorna à vida – e é retornando a vida que assume toda a sua glorificação, assim 
como, às desgraças narradas na primeira parte do Sl 22, segue-se a glorificação 
extraordinária com que o salmo termina. Como a narrativa da cruz reporta as falas 
de Jesus ao Sl 22, podem-se considerar essas duas passagens, Caná e a 
crucificação, como molduras definidoras do caráter do messias – Jesus é messias, 
filho de José, cuja glorificação passa, antes, pela maceração, pela dor, pelo 
sofrimento, condições que não podem, contudo, impedir sua condição de 
glorificado. 
 
A crítica judaica não pode ser negligenciada. Ela é histórica. Também a crítica dos 
discípulos de João, igualmente histórica. João era mais velho do que Jesus, logo, 
mais importante. A narrativa faz de Jesus a encarnação do Verbo – silêncio na 
comunidade do batizador. Os judeus envergonham-se da morte abominável, de 
criminoso, de Jesus. Jesus é apresentado como messias, filho de José – o Cordeiro, 
que tira o pecado do mundo. Silêncio entre os judeus. 
 
Quer dizer, silêncio é o que se espera, mas não são argumentos que convencem 
quem não se quer deixar convencer. Só crê quem já crê. É essa a última análise 
que quero fazer de Caná. 
 
c. Sinal? Pra quem? 
 
Afinal, sendo ou não a sua hora, Jesus fará o sinal. Podemos tomar nós mesmos a 
narrativa em nossas mãos, inferir dela o que ela “sugere”, e, então, dizer o 
seguinte: em Caná operou-se o primeiro sinal, e creram em Jesus. 
 
Está escrito isso? Não leio isso. O que leio é outra coisa. Leio, sim, que houve um 
“milagre”. Mas que milagre? Quem, afinal, soube dele? Quem, afinal, nele creu? 
 
Jesus, tendo diante de si os serventes, ordena-os que encham as talhas com água. 
É o que eles fazem – enchem as talhas com água. Jesus manda que peguem da 
água e a levem ao mestre-da-festa. É o que fazem. Diz-se que o mestre-da-festa 
bebe a água, e já, então, diz-se que bebe da água transformada em vinho. O que 
se diz, então, é enigmático – se queremos crer que se trata de um milagre 
“reconhecido”. O que o mestre-da-festa bebe é vinho – para ele, é vinho: ele não 
tem a mínima idéia de que bebia uma coisa que era água e que, agora, é vinho. 
Não, ele bebe vinho, e a única coisa que faz é, educadamente, festivamente, ir 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

9 
 

louvar o noivo, porque o noivo – e não Jesus – guardara o vinho bom. Claro, o 
noivo nada sabe de nada, e está, naturalmente, ocupado com outras coisas. 
 
Dos serventes, o que se diz: diz-se que sim, que eles sabiam de onde haviam 
tirado a água. A narrativa mesma não diz que eles souberam, sabiam ou saberão 
que a água fez-se vinho. Sim, sim, parece fora de sentido. Na vida real, como é 
que os serventes poderiam pegar água, dar água para o mestre-da-festa, e não 
ficar sabendo que ele bebera vinho!? O natural é deduzir-se dessa enigmática 
descrição do sinal que, afinal, a intenção da narrativa é dizer, e diz lá a seu modo, 
que sinal houve, e que os serventes sabiam. Tanto é que creram. 
 
Mas alto lá. Quem creu não se diz terem sido os serventes. Diz-se que os discípulos 
creram, mas, até onde sabemos, eles já criam, e não creram por causa do sinal. 
 
Se leio corretamente, se a intenção da narrativa é dizer que, afinal, sinal é sinal 
para quem crê, e que o milagre pode acontecer diante dos olhos de quem quer que 
seja, que se não crê, não reconhece, afinal, o sinal (compare-se as duas curas 
narradas em Jo 5 e Jo 9). Qual será a chave? Talvez, a declaração conclusiva: 
“Jesus manifestou a glória dele, e os discípulos dele creram nele”. 
 
Ora, essa declaração remonta ao prólogo: Jo 1,4: “e o Verbo fez-se carne, e 
tabernaculou entre nós, cheio de graça e de verdade; e vimos a sua glória, como a 
glória do unigênito do Pai”. Se Jo 2,1-11(12) consiste numa reflexão acerca do 
caráter do messias, transborda numa reflexão sobre, afinal, a ironia da presença de 
Jesus entre os seus. A encarnação é o sinal – o grande sinal. O Verbo encarnou, 
armou a sua tenda, instalou-se em Jacó (Eco 24) – quem o percebeu? Não “os 
judeus”, como o prólogo já dissera. Os “judeus” não podiam, segundo a reflexão da 
narrativa, reconhecer o sinal da encarnação (Jo 1,11), só os discípulos (1,12); não 
puderam reconhecer o sinal da ressurreição (2,19-20), só os discípulos (2,22). 
Caná é essa reflexão encenada – eis lá, no meio da festa, o milagre acontece, e 
ninguém se dá com isso. É assim que acontece – o messias aí esteve, e quem se 
deu conta? 
 
Para a narrativa, os sinais não são sinais para fazer crer, são sinais porque se crê. 
Por isso são sinais para os discípulos, e por isso não são sinais para os judeus. Os 
discípulos crêem. Os judeus, não. 
 
Defendendo a identidade de Jesus como messias, confessando, crendo, disputando 
com os discípulos de João, quem quer que esteja por trás de Jo 2,1-11(12) vinha 
de declarar peremptoriamente sua fé em Jesus como Cordeiro, Messias, Filho de 
Deus, Filho do Homem, Rei de Israel (Jo 1,19-51). Quer calar alguns. Mas porque 
fala assim, aumenta a voz de outros. Rei? Como Rei, um criminoso? Desloca-se o 
referencial dialógico para os judeus – erguer a estrutura teológica implica em 
esforço de manutenção, e eis Caná: criminoso? Como José? Sim, messias, como 
José, que das masmorras sobe ao trono! Rei, sim, mas que vem de baixo. A vida, 
como é apresentada no prólogo, morre, mas é morrendo, que se faz vida. 
 
Agora há vinho nas talhas de pedra – se as talhas de pedra tornaram-se corações 
de carne. Afinal, só crêem os discípulos... 
 
Referências Bibliográficas 
 
BIBLIA SACRA. Utriusque Testamenti Editio Hebraica et Graeca. Stuttgart: 

Deutsche Bibelgesellschaft, 1994. [Biblia Hebraica Sttutgartensia. Editio 
funditus renovata, editio quarta emendata. Stuttgart: Deutsche 



RJHR 2:2 (2009) – Osvaldo Luiz Ribeiro 
 

10 
 

Bibelgesellschaft, 1990. 1.574 p. Novum Testamentum Graece. Editione 
vicesima septima revista. Deutesche Bibelgesellschaft, 1993. 810 p. 

 
BBOISMARD, M.-É. e LAMOUILLE, A. L’Évangile de Jean. Paris: Du Cerf, 1977. 562 

p. 
 
KONINGS, Johan. Evangelho Segundo João. Amor e Fidelidade. São Leopoldo: 

Sinodal, Petrópolis: Vozes, 2000. 452 p. 
 
MATEOS, J. e BARRETO, J. O Evangelho de São João - análise lingüística e 

comentário exegético. Trad. A. Costa. São Paulo: Paulinas, 1989. 919 p. 
 
MAZZAROLO, Izidoro. “Nem Aqui, nem em Jerusalém”. O Evangelho de São João. 

Rio de Janeiro: Mazzarolo editor, 2001. 228 p. 
 
TAYLOR, W. C. Dicionário do Novo Testamento Grego. 9. ed. Rio de Janeiro: JUERP, 

1991. 247 p. 
 
 


