
RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

23 

 

É a Tradição que os cega! 

– intertextualidade programática entre Jo 5,1-18 e Jo 9 como retórica 

apologética joanina 

 

Osvaldo Luiz Ribeiro 

FABAT 

http://lattes.cnpq.br/1596908442976138 

 

Resumo: 

o artigo defende que haja uma articulação programática entre Jo 5,1-18 e Jo 9,1-

41, que responderia pela intenção narratológica de responder a inquietações 

específicas da recém-formada comunidade joanina. Expulsos das sinagogas, seus 

membros recordavam-se de que tanto eles mesmos quanto os judeus que os 

expulsaram foram testemunhas dos “sinais” que os teriam levado à “fé” em Jesus 

como messias, de modo que resultava incompreensível que eles tivessem crido e, 

os demais, não. A resposta se dá na forma da encenação programática dos dois 

modos histórico-teológicos de portar-se diante de Jesus – dentro da tradição, o que 

impede a fé, e fora da tradição, o que permite a fé. 

 

Palavras-chave: tradição, fé, João 5,1-18, João 9,1-41, Evangelho de João 

 

Summary: 

The paper argues that there is a programmatic articulation between Jo Jo 5,1-18 

and 9,1-41, which account for the narratological intention to respond to specific 

concerns of the newly formed Johannine community. Out of the synagogues, 

members recalled that both themselves and the Jews who drove them were 

witnesses of the "signs" that would have led to "faith in Jesus as Messiah, so 

incomprehensible that it was clear they had believed, and others not. The answer is 

there in the staging of two programmatic historical and theological ways of 

behaving before Jesus - in the tradition, which prevents the faith, and outside the 

tradition, which allows faith. 

 

Key words: tradition, faith, Jonh 5,1-18, Jonh 9,1-41, Gospel of Jonh 

 

Introdução 

 

Trata-se, aqui, de um exercício articulado de investigação do Evangelho de João. O 

primeiro movimento consiste na série Rascunhos Joaninos, publicada em 

http://lattes.cnpq.br/1596908442976138


RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

24 

 

ouviroevento1 e ensaiada em Goiânia2. O segundo movimento consiste no exercício, 

transformado em artigo e publicado aqui mesmo – Das Bodas de Caná – uma 

aproximação à luz do Prólogo de João3. Em atenção ao gesto generoso dos 

editores, desenvolve-se, agora, o terceiro movimento. 

 

As três passagens tratam, sempre, do mesmo tema: a situação histórico-teológica 

da “comunidade joanina” em face da situação contrária – e antagônica! – dos 

“judeus”. É – em primeira instância – para responder às inquietações dessa 

comunidade recém-formada, e, por isso, ainda “aturdida”, que Jo 1,1-18, Jo 2,1-

11(12), Jo 5,1-18 e Jo 9,1-41 são redigidos – e, naturalmente, lidos para a 

comunidade. 

 

Neste artigo, concentrar-se-á, naturalmente, e Jo 5,1-18 e Jo 9,1-41, de um lado, 

observando sua constituição própria e, de outro, revelando a sua articulação 

programática – como se as duas narrativas tivessem sido escritas ao meso tempo, 

fizessem parte da mesma estrutura narratológica, atendessem ao mesmo 

imperativo retórico. 

 

Para atender ao objetivo proposto, primeiro, analisa-se Jo 5,1-18. Em seguida, Jo 

9. Finalmente, chama-se a atenção do leitor para as interações programáticas que 

se cuida poder atestar nas narrativas4. 

 

 

João 5,1-18 – descrevendo a cena 

 

Das quatro que compõem a narrativa, a primeira “cena” começa dando conta de 

que, em razão da celebração de uma festa judaica, Jesus sobe a Jerusalém (Jo 

5,1). Aí, continua a narrativa (v. 2), havia uma “piscina”, chamada Betesda, dita 

situada à “porta dos rebanhos”, à qual acorriam enfermos de toda sorte – “cegos, 

coxos e mutilados”, na esperança de testemunharem e, assim, beneficiarem-se do 

“movimento” das águas (v. 3), reputado à ação benfazeja de um anjo (v. 4).  

 

Insistindo nisso havia 38 anos, lá permanecia um enfermo (v. 5). João afirma que 

Jesus o teria visto deitado e, aproximando-se, perguntara: “queres curar-te?” (v. 

6), ao que o enfermo responde que não tem quem o leve, para tanto, às águas 

                                                 
1 Cf. http://www.ouviroevento.pro.br/rascunhosjoaninos/rascunhosjoaninos.htm. 
2 Cf. http://www.ouviroevento.pro.br/congressosepalestras/ainvencaodocristoceleste.htm. 
3 Cf. http://www.revistajesushistorico.ifcs.ufrj.br/arquivos3/Osvaldo.pdf. 
4 Para acesso às passagens do Evangelho de João, utilizou-se a versão de SCHÖKEL, L. A. Bíblia do 
Peregrino. São Paulo: Paulus, 2002. 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

25 

 

daquele modo agitadas – era sempre outro a chegar à frente (v. 7). Jesus, contudo, 

manda que o enfermo se levante, tome o seu leito e ande (v. 8). Dito e feito – 

“imediatamente esse homem ficou curado, pegou o leito e pôs-se a andar” (v. 9a). 

 

Mas era sábado (v. 9b). Sendo-o, os judeus se aproximaram do recém-curado e lhe 

fizeram saber que não podia, por isso, carregar o leito (v. 10), ao que o recém-

curado retruca que fora o homem que o curara quem o mandara tomar o leito e 

andar (v. 11). Os judeus, então, querem saber quem é o homem que fizera e 

dissera tais coisas (v. 12). Mas o recém-curado não sabe dizer, ou, mais 

plausivelmente, “apontar”, “pois Jesus se havia retirado de lugar tão concorrido” (v. 

13). 

 

João, então, dá a saber que, contudo, “mais tarde, Jesus o encontra no Templo, e, 

então, lhe diz: “vê: estás curado. Não voltes a pecar, para que não te aconteça 

algo pior” (v. 14). Nos termos da narrativa, então, o recém-curado vai até os 

judeus e lhes diz que fora Jesus quem o havia curado (v. 15). Informados, os 

judeus “perseguiram Jesus por fazer tais coisas no sábado” (v. 16). Tendo ouvido 

suas críticas, Jesus retruca: “meu pai continua trabalhando e eu também trabalho” 

(v. 17). Ainda mais empenhadamente, então, por isso, os judeus “tentavam matá-

lo”, dado que não apelas violava e fazia violar o sábado, mas dizia ter por pai o 

próprio Deus, fazendo-se igual a ele (v. 18). 

 

 

João 5,1-18 – estruturando a cena 

 

Jo 5,1-4 A tradição do anjo que agita as águas de Betesda 

Jo 5,5-9a  A “cura” operada por Jesus 

Jo 5,9b-13 A acusação contra Jesus de quebrar a tradição 

Jo 5,14-18 A permanência do enfermo, recém-curado, na tradição 

 

 

João 5,1-18 – analisando a cena 

 

Deixada de lado a referência à “festa”, ela, em si, já, uma “tradição”, a cena (v. 1-

4) abre-se objetivamente com uma referência à tradição “popular” – fenômeno 

mágico/místico relacionado às águas da piscina de Betesda. Inúmeros enfermos 

estavam vinculados a ela e, entre eles, o enfermo que será “escolhido” por Jesus. 

 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

26 

 

O segundo ato (v. 5-9a) abre-se dando a saber ao leitor que o enfermo que será 

curado estava já 38 anos vinculado à tradição mágica/mística da piscina. Dirigindo-

se a ela, Jesus ordena que ele se levante, tome seu leito e vá cuidar da vida. O que 

ele faz. A “cura” de Jesus se dá “acima” de uma tradição, superando-a. Não se 

trata de uma “polêmica” em relação a ela – trata-se simplesmente de uma 

superação. Tornam-se desnecessários o anjo, as águas, e chegar à frente. Em 

sendo assim, a cura se materializa. O enfermo, agora, pode levantar-se, e levanta-

se, tomar o leito, e toma-o, e andar. 

 

Ao lado da primeira cena, e, agora, fechando a segunda cena, o terceiro ato (v. 9b-

13) traz de volta uma “tradição” – e, dessa vez, uma tradição significativa: o 

sábado (MATEOS E BARRETO, p. 252). À luz dessa tradição significativa, o homem, 

recém-curado, não importa, não podia tomar seu leito e carregá-lo, porque isso 

configura quebra da “tradição”. Mas era rigorosamente o que o enfermo estava 

fazendo – carregando, num sábado, seu leito, desrespeitando, assim, o sábado. 

Resta ao recém-curado defender-se: um homem mandou eu me levantar, tomar 

meu leito e andar... Quem? Não está mais aqui. Fecha-se a cena três. 

 

O quarto ato (v. 14-18) abre em novo cenário. Não estamos mais nos arredores da 

piscina de Betesda. Estamos no Templo. Jesus encontra lá o homem que curara. 

Jesus lhe diz duas coisas – uma óbvia e outra que assume proporções mais 

interessantes à luz de Jo 9,1-4(ss). A primeira é a constatação da cura – a cura, em 

si, independe de qualquer coisa. A segunda, curiosa: “não voltes a pecar, para que 

não te aconteça coisa pior”. Estão presentes, nesse ato, duas tradições – a) a visita 

ao templo e b) as teologias cotidianas, que buscam explicar os sofrimentos da vida 

(nesse caso: as doenças constituem o resultado de pecados). É muito curioso 

flagrar “Jesus” recorrendo a ela – se é que esse é o caso... 

 

Com efeito, o homem curado dirige-se aos judeus e, agora sim, pode apontar quem 

fora o responsável por sua cura e, o mais importante, infração da lei. Abordando-o, 

os judeus confrontam a Jesus, naturalmente pelo fato de ter não apenas 

“trabalhado” no sábado, mas também pelo fato de ter levado o homem enfermo a 

igualmente transgredir os costumes da lei. Diante do que, a resposta de Jesus não 

podia ser mais transgressora – “meu pai trabalha até hoje, porque eu deveria 

„descansar‟”? Com um só movimento, Jesus transgride a tradição do “sábado”, para 

tanto transgredindo a tradição do “descanso de Deus” – relativo à criação – e, para 

perplexidade dos judeus, nos termos de sua interpretação, “igualando-se a Deus”. 

Os judeus, agora, não querem mais simplesmente confrontá-lo – querem matá-lo... 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

27 

 

 

Em toda a cena, a cura é mero pretexto – e não apenas para os judeus, que se 

baseiam nela, pelo fato de ter-se dado em um sábado, para confrontarem Jesus. O 

tema efetivamente recorrente em toda a cena é: a tradição. Tudo gira em torno 

dela. A tradição da festa, a tradição das águas de Betesda, a tradição do sábado, a 

tradição do templo, a tradição das origens das doenças e das desgraças, a tradição 

do “descanso de Deus”. Os personagens são descritos, todos, sem exceção, em 

relação a elas. 

 

O enfermo, enquanto passara a vida – 38 anos! – vinculando-se à tradição, 

experimentara uma existência enferma, doente. Jesus o cura, entretanto, por meio 

de um ato imperativo, sem nenhum vínculo traditivo – e, o que é relevante, tão 

pouco estabelece uma tradição em torno de seu ato terapêutico. As ordens são 

simples e diretas: levanta, toma o leito e anda. O que o homem faz – até ser 

interpelado pelos judeus, guardiães da lei. Jesus, contudo, afasta-se. Não há, por 

ora, como ser “apontado”. 

 

É que a narrativa precisa transferir os próximos atos para outro cenário – o Templo. 

Essa transferência não é circunstancial. Ela é central. Jesus vai até o templo – para 

lá encontrar-se com o homem que curara. Em termos narratológicos, é intencional 

o encontro. A narrativa utiliza-se dele para dizer o que tem a dizer. 

 

E é o seguinte: curado, o homem, contudo, não se desvincula da tradição. Antes, 

permanece tão arraigado nela que logo se encaminha para o Templo, ao lado das 

sinagogas – logo se verá a sua função em João 9 –, centro nervoso da “tradição”, 

ao mesmo tempo, útero e sepulcro dos “costumes” da lei... “Agora ele está 

integrado na comunidade judaica, demais até (cf. v 15!)” (KÖNINGS, p. 155 – grifo 

meu). É porque, com suas próprias pernas, o recém-curado retorna à tradição – e 

isso é importante! – que o narrador faz Jesus devolver seu “paciente” ao mundo de 

onde achara ser possível tirá-lo: a tradição. Essa – me parece – é a função, em Jo 5 

(diferentemente de Jo 9), da referência à “teologia” dos pecados como causa das 

doenças. Se o recém-curado quer permanecer na tradição, que se saiba, então, que 

se submete a todas as suas injunções: a cura é possível, mas – não se ouvirá a 

declaração em Jesus 5! – não a “salvação”, nem a “fé”. Porque a “salvação”, isto é, 

a “fé”, depende de o sujeito sair da tradição. Os que permanecem na tradição 

excluem-se da “salvação”, porque se excluem da “fé”. Ainda que sejam objeto dos 

“sinais” – das curas – não podem “enxergá-las” como tais, como sinais, porque é 

necessário, antes, sair da tradição, para que a “luz se faça”. 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

28 

 

 

 

João 9-1,41 – descrevendo a cena 

 

De passagem, Jesus e seus discípulos avistam um cego de nascença (v. 1), ocasião 

para que estes lhe perguntem quem dos pecadores da família é o culpado pela 

desgraça (v. 2), a que Jesus responde que a questão em jogo é outra – a 

“revelação”, nele, da “ação de Deus” (v. 3). Sendo e enquanto é dia, argumenta 

Jesus, os discípulos devem trabalhar na obra de quem o enviara – referência 

implícita ao “Pai” (v. 4) – e, enquanto está no mundo, ele, Jesus, é a “luz do 

mundo”. 

 

A cena da cura em si dá conta do seguinte. Jesus cospe no chão, prepara um pouco 

de barro, resultado da saliva e da terra amassados, com isso “unge” os olhos do 

cego (v. 6) e o manda que se lave na piscina de Siloé. Ele vai – e volta enxergando 

(v. 7). 

 

Toda a narrativa, agora, concentra-se nos acontecimentos a partir do retorno do 

ex-cego. Seus vizinhos e antigos beneficentes estão surpresos (v. 8). Uns dizem 

que é o mesmo cego, outros, que não, enquanto ele mesmo insistia: “sou eu” (v. 

9). Passa-se, então, a se querer saber o que houve (v. 10), o que ele conta assim: 

“esse indivíduo que se chama Jesus fez barro, ungiu-me com ele os olhos e me 

disse que fosse lavar-me na fonte de Siloé. Fui, lavei-me e recuperei a visão” (v. 

11). E onde ele está? Ele não sabe (v. 12).  

 

Levam-no, então, aos fariseus (v. 13), ponto em que a narrativa lembra-se de 

informar que “era sábado o dia em que Jesus fizera barro e lhe abrira os olhos” (v. 

14). Os fariseus, então, querem ouvir a história, e ele conta assim: “aplicou-me 

barro nos olhos, lavei-me e agora vejo” (v. 15). Correm, entre os fariseus, diversas 

observações quanto a Jesus e ao que fizera – “não é de Deus”, “mas como faz 

sinais?” –, de modo que estavam “divididos” (v. 16). Perguntam ao ex-cego o que 

ele mesmo pensa sobre Jesus: “é profeta” (v. 17). 

 

A narrativa informa, então, que os fariseus põem dúvidas sobre ter sido o homem 

de fato curado – ele nunca fora cego, vai ver. Chamam os pais (v. 18). Os fariseus 

interrogam-nos (v. 19) e eles confirmam que o homem era seu filho e que fora 

cego (v. 20), mas alegam que nada podem dizer quanto a quem o curara, mas que 

o próprio filho deve responder por si (v. 21). O narrador “sabe” por que os pais 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

29 

 

recusavam a comprometer-se: é que os fariseus já haviam decidido, ele diz, que 

aquele que confessasse Jesus como Messias seria expulso da sinagoga (v. 22), pelo 

que deviam os fariseus é perguntar ao filho, não aos pais (v. 23). 

 

Lá vão, então, os fariseus para um segundo interrogatório. Mas querem mais, 

agora: querem que o homem denuncie Jesus como um pecador (v. 24). Sua 

resposta é sábia: “se é pecador, não sei. De uma coisa estou certo: eu era cego e 

agora vejo” (v. 25). E querem, de novo, saber como Jesus lhe abrira os olhos (v. 

26). A sua resposta, agora, torna-se menos formal. Alega que já disse o que houve, 

e os fariseus não creram. Porventura a nova insistência se traduziria em recente 

interesse pedagógico? (v. 27). Sentem-se insultados os fariseus e se declaram 

discípulos de Moisés, não de Jesus – ele, o ex-cego, sim, era discípulo dele (v. 28). 

O que os fariseus sabem é que Deus falou é a Moisés, mas, quanto a Jesus, sequer 

sabiam de onde vinha (v. 30). Diante disso, o ex-cego argumenta que é “estranho” 

que os fariseus não saibam de onde ele, Jesus, venha, e, que, não obstante, tenha 

ele o poder inusitado de curar cegos de nascença, coisa que não se poderia fazer 

sem Deus (v. 31-33). A atitude “rabínica” do ex-cego deixa os fariseus tão 

ofendidos que o expulsam da sinagoga. 

 

Ora, tendo Jesus ouvido falar que o homem fora expulso, quando o encontra, 

inquire-o acerca de sua “fé” – “crês nesse homem?” (v. 36a). Mas o ex-cego não 

sabe, exatamente, “quem ele é” – “quem é, Senhor, para que eu creia nele?” (v. 

36b). Jesus responde que se trata daquele que o ex-cego em pessoa vê, aquele 

que fala com ele (v. 37). E, então, o ex-cego prostra-se diante dele e manifesta a 

sua fé (v. 38). 

 

Nesse ponto, o narrador põe Jesus a declarar que sua missão é “instaurar um 

processo” – “para que os cegos vejam, e os que vêem fiquem cegos”, ele diz (v. 

39). Aí e para isso postos pela narração, alguns fariseus questionam-no: “estamos 

cegos”? (v. 40). Ao que Jesus responde: “se estivésseis cegos, não teríeis pecado; 

porém, como dizeis que vede, vosso pecado permanece” (v. 41). 

 

 

João 9-1,41 – analisando a cena 

 

A – digamos assim – primeira cena de Jo 9 abre-se com duas referências 

“implícitas” (modernamente, vetores de intertextualidade) ao fechamento de Jo 

5,1-18. De um lado, a) a referência à teologia do pecado como a causa das 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

30 

 

doenças e, de outro, b) a referência ao “trabalho de Deus” (cf. 9,1-3 x 5,14b e 9,4 

x 5,17). É como se Jo 5,1-18, de um lado, “em cima”, e Jo 9, de outro, “embaixo”, 

pudessem compor “um só rolo”, o início de Jo 9 seguindo-se ao final de Jo 5,1-18 

(o que não se está, aqui, transformando em “tese” de crítica textual)5. 

 

Em toda a narrativa, a “cura” joga um duplo papel – de um lado, pede que seja 

tomada literalmente, e, nisso, incorpora a dimensão do “sinal” (v. 16), isto é, o 

“manifesto”; de outro lado, a cura tem um papel simbólico, apresentado 

cenicamente: o barro é colocado sobre os olhos do cego, e representa, então, o 

estado de cegueira “próprio” dos “judeus”. O barro em si não tem papel terapêutico 

(nem mágico) na estrutura narrativa – ele tão-somente atualiza, plasticamente, o 

estado de cegueira “natural” dos “outros”. Fato é que a cura em si se dá quando do 

encaminhamento do cego à piscina do “Enviado”. Lá, sim, lavando os olhos, isto é, 

“tirando o barro” dos olhos, aí, então, e só ai, é que o cego passa a ver. Moral da 

história: o barro joga como símbolo da cegueira característica dos judeus (bem 

entendido: sempre aos olhos do narrador!), que precisa ser tirada dos olhos, o que 

só é possível se eles se dirigem ao Enviado. É o que, narratologicamente, o cego 

faz. Com os olhos cobertos de barro, aceita a instrução de Jesus, vai ao tanque, 

lava os olhos e... passa a ver. 

 

Começa, aí, uma nova fase na narrativa. O recém-curado é levado aos fariseus, 

que o interrogam. Há uma animosidade presente. Eles estão cientes das questões 

envolvidas: ninguém pode fazer sinais, salvo se Deus operar por meio dele. E, 

contudo, já estão decididos a não aceitar o reconhecimento messiânico de Jesus, de 

modo que não há nada que se lhes possa dizer, se, no final das contas, se trata de 

dar crédito a Jesus – porque é tudo que eles não querem.  

 

Um detalhe importante é o fato de que o cego não “sabe” quem é Jesus. Instado a 

dar conta de suas impressões, cuida tratar-se de um profeta. Os fariseus, da 

sinagoga, querem dirigir seus pensamentos, suas palavras, seu raciocínio – mas ele 

tem a sua própria forma de enxergar os fatos. Jesus lhe “abriu os olhos”. Quem é 

Jesus, ele não sabe, mas uma coisa é certa – ele, agora, vê, e, em última análise, 

isso não pode vir senão de Deus... 

 

O recém-curado põe-se numa posição tão antagônica em face dos interesses 

farisaicos que é expulso na sinagoga. O medo de seus pais não era infundado. No 

                                                 
5 Entretanto, R. E. Brown concebe a “formação” do Evangelho de João em pelo menos quatro fases, a 
que corresponderiam diferentes porções do atual conjunto canônico (cf. BROWN, p. 20-23). Para uma 
discussão quanto a um postulável “reordenamento” dos capítulos 4, 5, 6 e 7, cf. KÖNINGS, p. 167s. 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

31 

 

entanto, aquele que fora cego a vida toda, não estava disposto a negociar sua cura, 

e preferia a expulsão à traição. É, pois, expulso – o que, não passe despercebido, 

seria o destino de inúmeros judeus (Jo 16,1-5)6. Não é de todo arriscado 

considerar-se que a “comunidade joanina” era composta justamente de judeus 

expulsos da sinagoga – ao menos, sua base nuclear, seu fundamento, e, 

evidentemente, sua liderança. Não é por outra razão que o destino do cego de 

nascença é o mesmo deles – porque, em termos narratológicos, eles são ele. 

 

O ápice homilético da narrativa encontra-se – a meu ver – no verso 35. A narrativa 

“sabe” – e faz-nos saber – que, ouvindo da expulsão (da “sinagoga” – da 

“comunidade”) do cego, é então aí que Jesus vai inquiri-lo sobre a fé. O recém-

curado, agora expulso de sua comunidade religiosa, não sabe nada de Jesus além 

do que pôde apreender de sua própria experiência. Jesus, agora, o interpela 

diretamente, olho no olho. E – fora da comunidade, fora da sinagoga, fora da 

tradição –, aberto à “fé”, ele se prostra diante de Jesus. Nos termos da retórica 

joanina, ele “viu” o sinal... 

 

A prédica de Jesus não podia ser mais clara – e, no entanto, pode enganar (isto é, 

se não entramos na narrativa agarrando-nos às observações prévias). Com a vinda 

de Jesus ao jogo, os cegos veriam, ao passo que os bem dotados de vistas ficariam 

cegos. É um enigma, cuja chave é dada, pelo narrador, por meio da pergunta posta 

na boca dos fariseus: “e nós – estamos cegos?”. Jesus responde-lhes que, se 

fossem cegos – isto é, como o cego de nascença –, então, nesse caso, não teriam 

(mais!) pecado, porque, à semelhança dele, deixar-se-iam curar por Jesus, isto é, 

seus olhos “seriam abertos”. Entretanto, eles “se julgam” portadores de luz, eles 

cuidam “ver”, de modo que, não se reconhecendo cegos, não podem ser curados, 

já que não vêem em si necessidade de cura, são sãos, permanecendo sobre eles a 

sua condição própria e “natural” de pecado... 

 

 

João 56,1-18 e Jo 9 – intertextualidade programática 

 

O sentido de João 5,1-18 só pode vir à tona com toda nitidez quando e se 

“confrontado” com João 9 – e, da mesma forma, João 9 só pode ser plenamente 

apreendido à medida que se lhe compara a narrativa de João 5,1-18. E eu diria que 

esse fenômeno é proposital, ligado ao fato de que se trata da descrição 

                                                 
6 Por exemplo, é o que diz BROWN, R. E. A Comunidade do Discípulo Amado. 2 ed, São Paulo: Paulinas, 
19784, p. 20. 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

32 

 

programática de dois modos “histórico-teológicos” de reação diante de Jesus, cujo 

pano de fundo é o tema dos “sinais”, no quadro da “aceitação” ou “negação” de 

Jesus. A questão de fundo é: se todos os judeus presenciaram os sinais, porque 

uns creram e outros, não, se os sinais revelavam a autoridade divina de Jesus? E a 

resposta é, ao passo que muito simples, uma absoluta inversão da função dos 

sinais na tradição sinótica: não são os sinais que levam à fé, é a fé que faz os sinais 

evidentes. E, se sim, qual é a condição para “ver” os sinais, isto é, para alcançar a 

fé que, a seu tempo, faz visíveis os sinais? Resposta- abandonar a tradição... Numa 

palavra: abrir os olhos7. 

 

Que João 5,1-18 deve ser lido ao lado de Jo 9 fica muito evidente quando se 

comparam as duas narrativas: 

 

Em Jo 5, um enfermo é curado, mas 

não chega à fé 

Em Jo 9, um cego é curado e chega à fé 

Em Jo 5, o curado permanece na 

tradição – templo  

Em Jo 9, o curado abandona a tradição 

– é expulso da sinagoga 

Em Jo 5, o encontro decisivo entre Jesus 

e o curado se dá após o retorno do 

curado à tradição 

Em Jo 9,  encontro decisivo entre Jesus 

e o curado se dá após a sua expulsão da 

tradição 

Em Jo 5, o enfermo apenas é curado, 

mas não chega à fé, porque permanece 

na tradição 

Em Jo 9, o cego tanto é curado quanto 

chega à fé, porque rompe com a 

tradição 

 

Lidas assim, em mútua interligação programática, esclarece-se uma questão já 

levantada. Em Jo 5, Jesus devolve o curado à sua tradição, caso em que faz 

aplicar-se a ele a máxima de que os pecados causam doenças. Nesse caso, uma 

vez que deseja retornar à sua própria tradição, onde vigora tal “lei”, Jesus lhe 

dirige a palavra: “não tornes a pecar, para que não lhe suceda algo pior”.  

 

No entanto, quando, em Jo 9, os discípulos mencionam a mesma máxima, 

querendo saber de Jesus de quem é o pecado que trouxe cegueira ao cego, Jesus 

recusa-se a aplicar ao caso o costume da tradição, “esclarecendo” que se trata tão 

somente da oportunidade da manifestação das obras de Deus. 

 

                                                 
7 Quanto à inversão da função dos sinais em João – não são para gerar fé, mas só o são diante da fé –, 
cf. RIBEIRO, O. L., Das Bodas de Caná – uma aproximação à luz do Prólogo de João, Revista Jesus 
Histórico, v. 2, 2009. 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

33 

 

Não se trata de dois pesos e duas medidas8. Trata-se de um indicativo 

narratológico: aqueles que se mantêm vinculados às suas tradições estão como que 

aprisionados a elas. A “liberdade” significa o rompimento com “costumes”, 

“teologias”, “leis”, que, a seu tempo e modo, funcionam como “calhas” e “leitos” de 

rios, circunscrevendo de modo sobredeterminante a vida que corre aí. Como o 

enfermo retorna ao Templo – isto é, à tradição – ele retorna para o “jogo” que aí se 

joga. Já o cego, expulso da sinagoga, abre-se para uma nova concepção de vida, e, 

com isso, rompe positivamente com as mesmas leis, costumes e tradições dentro 

das quais vivia e sua vida “ganhava” sentido. É, portanto, programática a 

referência à teologia do pecado como causa das doenças – e o fato de as duas 

passagens tratarem a questão de modo contrário não constitui uma contradição, 

mas um indicativo teológico, que, pode-se arriscar, devia ser mais “claro” durante a 

leitura pública do Evangelho, seja por conta de uma performance oral de leitura, 

seja pelo fato de que o “tema” é uma resposta direta às inquietações da 

comunidade. 

 

Também se pode argumentar com base em outra marca narratológica: nem o 

enfermo nem o cego “conhecem” – isto é, “sabem quem é” – Jesus. Se ele está 

presente, podem “apontá-lo”, mas tudo quanto podem dizer dele depende de sua 

experiência imediata: “foi um homem que me curou e me mandou andar”, “é 

profeta”... Quanto ao enfermo, no Templo, só pode apontar Jesus como o “culpado” 

– ele “volta à tradição” e permanece, então, “sem conhecer/reconhecer” Jesus. 

Quanto ao cego, expulso da sinagoga, e, assim, “antropológica e psicologicamente 

aberto à fé”, supera a tradição – que nega Jesus – e, então, “vê”. Para ele, o “sinal” 

faz-se efetivo “sinal”. Para o enfermo, mera cura ininteligível. Estamos, aqui, diante 

da encenação plástico-narratológica da afirmação teológico-proposicional de Jo 1,9-

12: “os seus” não reconheceram Jesus, porque, agarrados à tradição, não tinham 

olhos para os sinais. “Quanto a nós”, argumenta o Prólogo, “nós recebemos a luz”, 

“nós a vimos”, “nós passamos a... enxergar” (cf. Jo 1,9-12 x Jo 9,5). 

 

Há, nesse sentido, uma íntima e programática articulação entre o Prólogo (Jo 1,1-

18), a narrativa das bodas de Caná (Jo 2,1-11) e as duas narrativas analisadas – Jo 

5,1-18 e Jo 9,1-41. No prólogo, profere-se a proposição teológica que define a 

situação história da comunidade: nós cremos, e vimos a Luz – eles não creram, não 

reconheceram os sinais, nem quem os fazia, de modo que permaneceram sem ver: 

e é exatamente por isso que nos expulsaram – porque não enxergam. Cegos, eles 

                                                 
8 MATEOS e BARRETO levam a sério a citação, como que “de Jesus”, isto é, interpretam-na como uma 
ratificação do próprio Jesus em face da situação do “enfermo” (MATEOS e BARRETO, p. 255-256). Já 
Könings observa apenas que “é comum associar pecado e doença (cf. Jo 9,2)” (KÖNINGS, p. 155). 



RJHR 1:1 (2010) – Osvaldo Luiz Ribeiro 

34 

 

permanecem na tradição. Quanto a nós – saímos para a Luz, e nos tornamos 

filhos... 

 

“As Bodas de Caná” encenam como é possível que sinais ocorram diante dos olhos 

de todos, e apenas alguns os enxerguem. Não fora assim naquela festa? Jesus não 

transformara a água em vinho?, não se bebeu daquele vinho?, não se soube que 

ele era, ao contrário dos costumes, o melhor? E, contudo, quem – de fato – 

apercebeu-se do “milagre”? Assim como a “glória da Palavra” esteve entre todos, 

mas nem todas a viram, também os sinais foram feitos no meio de todos, mas só 

os abertos à fé os enxergaram. 

 

E por quê? Por que apenas os abertos à fé – e não todos – enxergavam os sinais? 

Porque aqueles que permanecem agarrados à tradição não podem “ver”. É a 

tradição, os costumes, a “lei” – são essas prisões que impedem os homens e as 

mulheres de “verem”. Antes de “verem”, antes de enxergarem – também os sinais! 

– é preciso ir, primeiro, ao Enviado, deixar-se lavar os olhos, retirar toda a lama – 

a tradição! Aí, sim, se pode ver – como “nós” vimos... 

 

Jo 1,1-18, 2,1-11(12), 5,1-18 e 9,1-41 constituem peças articuladas de um esforço 

de argumento “para dentro” da comunidade. São “apologéticas”. São perícopes que 

têm por função estabelecer as bases inteligíveis da situação da comunidade. Numa 

palavra: dar a saber por que a comunidade creu, ao passo que seus vizinhos, 

amigos, parentes, não. O culpado? Justamente a força que os podia fazer retornar 

– a tradição, de onde saíram, que ainda corria e suas veias, e que apelava, dia e 

noite, para seu retorno. 

 

Referências Bibliográficas 

 

BROWN, R. E. A Comunidade do Discípulo Amado. 2 ed. São Paulo: Paulinas, 1984. 

KONINGS, Johan. Evangelho Segundo João. Amor e Fidelidade. São Leopoldo: 

Sinodal, Petrópolis: Vozes, 2000. 452 p. 

MATEOS, J. e BARRETO, J. O Evangelho de São João - análise lingüística e 

comentário exegético. São Paulo: Paulinas, 1989. 919 p. 

RIBEIRO, O. L., Das Bodas de Caná – uma aproximação à luz do Prólogo de João, 

Revista Jesus Histórico, v. 2, 2009. Disponível em 

http://www.revistajesushistorico.ifcs.ufrj.br/arquivos3/Osvaldo.pdf. 

SCHÖKEL, L. A. Bíblia do Peregrino. São Paulo: Paulus, 2002. 


