RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

E a Tradicdo que os cega!
- intertextualidade programatica entre Jo 5,1-18 e Jo 9 como retorica

apologética joanina

Osvaldo Luiz Ribeiro
FABAT
http://lattes.cnpq.br/1596908442976138

Resumo:

o artigo defende que haja uma articulacdo programatica entre Jo 5,1-18 e Jo 9,1-
41, que responderia pela intencdo narratoldégica de responder a inquietacdes
especificas da recém-formada comunidade joanina. Expulsos das sinagogas, seus
membros recordavam-se de que tanto eles mesmos quanto os judeus que os
expulsaram foram testemunhas dos “sinais” que os teriam levado a “fé” em Jesus
como messias, de modo que resultava incompreensivel que eles tivessem crido e,
os demais, ndo. A resposta se da na forma da encenacgdo programatica dos dois
modos historico-teoldgicos de portar-se diante de Jesus — dentro da tradigdo, o que

impede a fé, e fora da tradicdo, o que permite a fé.

Palavras-chave: tradicdo, fé, Jodo 5,1-18, Jodo 9,1-41, Evangelho de Jodo

Summary:

The paper argues that there is a programmatic articulation between Jo Jo 5,1-18
and 9,1-41, which account for the narratological intention to respond to specific
concerns of the newly formed Johannine community. Out of the synagogues,
members recalled that both themselves and the Jews who drove them were
witnesses of the "signs" that would have led to "faith in Jesus as Messiah, so
incomprehensible that it was clear they had believed, and others not. The answer is
there in the staging of two programmatic historical and theological ways of
behaving before Jesus - in the tradition, which prevents the faith, and outside the

tradition, which allows faith.

Key words: tradition, faith, Jonh 5,1-18, Jonh 9,1-41, Gospel of Jonh

Introducao

Trata-se, aqui, de um exercicio articulado de investigacdo do Evangelho de Jodo. O

primeiro movimento consiste na série Rascunhos Joaninos, publicada em

23


http://lattes.cnpq.br/1596908442976138

RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

ouviroevento! e ensaiada em Goiédnia®. O segundo movimento consiste no exercicio,
transformado em artigo e publicado aqui mesmo - Das Bodas de Cana - uma
aproximacdo a luz do Prélogo de Jodo>. Em atencdo ao gesto generoso dos

editores, desenvolve-se, agora, o terceiro movimento.

As trés passagens tratam, sempre, do mesmo tema: a situacao histérico-teoldgica
da “comunidade joanina” em face da situacdo contraria - e antagobnica! - dos
“judeus”. E - em primeira instdncia - para responder as inquietacdes dessa
comunidade recém-formada, e, por isso, ainda “aturdida”, que Jo 1,1-18, Jo 2,1-
11(12), Jo 5,1-18 e Jo 9,1-41 sdo redigidos - e, naturalmente, lidos para a

comunidade.

Neste artigo, concentrar-se-a, naturalmente, e Jo 5,1-18 e Jo 9,1-41, de um lado,
observando sua constituicdo propria e, de outro, revelando a sua articulagdo
programatica — como se as duas narrativas tivessem sido escritas ao meso tempo,
fizessem parte da mesma estrutura narratolégica, atendessem ao mesmo

imperativo retérico.

Para atender ao objetivo proposto, primeiro, analisa-se Jo 5,1-18. Em seguida, Jo
9. Finalmente, chama-se a atencdo do leitor para as interagdes programaticas que

se cuida poder atestar nas narrativas®.

Joao 5,1-18 - descrevendo a cena

Das quatro que compdem a narrativa, a primeira “cena” comeca dando conta de
gue, em razao da celebracdo de uma festa judaica, Jesus sobe a Jerusalém (Jo
5,1). Ai, continua a narrativa (v. 2), havia uma “piscina”, chamada Betesda, dita
situada a “porta dos rebanhos”, a qual acorriam enfermos de toda sorte — “cegos,
coxos e mutilados”, na esperanca de testemunharem e, assim, beneficiarem-se do

“movimento” das aguas (v. 3), reputado a agao benfazeja de um anjo (v. 4).

Insistindo nisso havia 38 anos, & permanecia um enfermo (v. 5). Jodo afirma que
Jesus o teria visto deitado e, aproximando-se, perguntara: “queres curar-te?” (v.

6), ao que o enfermo responde que ndao tem quem o leve, para tanto, as aguas

L Cf. http://www.ouviroevento.pro.br/rascunhosjoaninos/rascunhosjoaninos.htm.

2 Cf. http://www.ouviroevento.pro.br/congressosepalestras/ainvencaodocristoceleste.htm.

3 Cf. http://www.revistajesushistorico.ifcs.ufrj.br/arquivos3/Osvaldo.pdf.

4 Para acesso as passagens do Evangelho de Jodo, utilizou-se a versdo de SCHOKEL, L. A. Biblia do
Peregrino. Sao Paulo: Paulus, 2002.

24



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

daquele modo agitadas - era sempre outro a chegar a frente (v. 7). Jesus, contudo,
manda que o enfermo se levante, tome o seu leito e ande (v. 8). Dito e feito -

“imediatamente esse homem ficou curado, pegou o leito e pds-se a andar” (v. 9a).

Mas era sabado (v. 9b). Sendo-0, os judeus se aproximaram do recém-curado e lhe
fizeram saber que ndo podia, por isso, carregar o leito (v. 10), ao que o recém-
curado retruca que fora o homem que o curara quem o mandara tomar o leito e
andar (v. 11). Os judeus, entdo, querem saber quem é o homem que fizera e
dissera tais coisas (v. 12). Mas o recém-curado ndo sabe dizer, ou, mais

plausivelmente, “apontar”, “pois Jesus se havia retirado de lugar tao concorrido” (v.
13).

Jodo, entdo, da a saber que, contudo, “mais tarde, Jesus o encontra no Templo, €,
entdo, lhe diz: “vé: estas curado. Nao voltes a pecar, para que ndo te aconteca
algo pior” (v. 14). Nos termos da narrativa, entdo, o recém-curado vai até os
judeus e lhes diz que fora Jesus quem o havia curado (v. 15). Informados, os
judeus “perseguiram Jesus por fazer tais coisas no sabado” (v. 16). Tendo ouvido
suas criticas, Jesus retruca: “meu pai continua trabalhando e eu também trabalho”
(v. 17). Ainda mais empenhadamente, entdo, por isso, os judeus “tentavam mata-
lo”, dado que ndo apelas violava e fazia violar o sabado, mas dizia ter por pai o

proprio Deus, fazendo-se igual a ele (v. 18).

Joao 5,1-18 - estruturando a cena

Jo 5,1-4 A tradicdo do anjo que agita as aguas de Betesda

Jo 5,5-9a A “cura” operada por Jesus

Jo 5,9b-13 A acusacdo contra Jesus de quebrar a tradigao

Jo 5,14-18 A permanéncia do enfermo, recém-curado, na tradigdo

Joao 5,1-18 - analisando a cena

Deixada de lado a referéncia a “festa”, ela, em si, ja, uma “tradigdo”, a cena (v. 1-
4) abre-se objetivamente com uma referéncia a tradicdo “popular” - fendmeno
magico/mistico relacionado as aguas da piscina de Betesda. InUmeros enfermos

estavam vinculados a ela e, entre eles, o enfermo que sera “escolhido” por Jesus.

25




RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

O segundo ato (v. 5-9a) abre-se dando a saber ao leitor que o enfermo que sera
curado estava ja 38 anos vinculado a tradicdo magica/mistica da piscina. Dirigindo-
se a ela, Jesus ordena que ele se levante, tome seu leito e va cuidar da vida. O que
ele faz. A “cura” de Jesus se da “acima” de uma tradicdo, superando-a. Ndo se
trata de uma “polémica” em relacdo a ela - trata-se simplesmente de uma
superacdo. Tornam-se desnecessarios o anjo, as aguas, e chegar a frente. Em
sendo assim, a cura se materializa. O enfermo, agora, pode levantar-se, e levanta-

se, tomar o leito, e toma-o, e andar.

Ao lado da primeira cena, e, agora, fechando a segunda cena, o terceiro ato (v. 9b-
13) traz de volta uma “tradicdao” - e, dessa vez, uma tradicdo significativa: o
sabado (MATEOS E BARRETO, p. 252). A luz dessa tradicao significativa, o homem,
recém-curado, ndo importa, ndo podia tomar seu leito e carrega-lo, porque isso
configura quebra da “tradicdo”. Mas era rigorosamente o que o enfermo estava
fazendo - carregando, num sabado, seu leito, desrespeitando, assim, o sabado.
Resta ao recém-curado defender-se: um homem mandou eu me levantar, tomar

meu leito e andar... Quem? Ndo esta mais aqui. Fecha-se a cena trés.

O quarto ato (v. 14-18) abre em novo cenario. Ndo estamos mais nos arredores da
piscina de Betesda. Estamos no Templo. Jesus encontra |a o homem que curara.
Jesus lhe diz duas coisas - uma O6bvia e outra que assume proporgcées mais
interessantes a luz de Jo 9,1-4(ss). A primeira é a constatacdo da cura - a cura, em
si, independe de qualquer coisa. A segunda, curiosa: “ndo voltes a pecar, para que
nao te aconteca coisa pior”. Estdo presentes, nesse ato, duas tradicdes - a) a visita
ao templo e b) as teologias cotidianas, que buscam explicar os sofrimentos da vida
(nesse caso: as doencas constituem o resultado de pecados). E muito curioso

flagrar “Jesus” recorrendo a ela - se é que esse é o caso...

Com efeito, o homem curado dirige-se aos judeus e, agora sim, pode apontar quem
fora o responsavel por sua cura e, o mais importante, infracdo da lei. Abordando-o,
os judeus confrontam a Jesus, naturalmente pelo fato de ter ndo apenas
“trabalhado” no sabado, mas também pelo fato de ter levado o homem enfermo a
igualmente transgredir os costumes da lei. Diante do que, a resposta de Jesus ndo
podia ser mais transgressora - “meu pai trabalha até hoje, porque eu deveria
‘descansar’”? Com um s6 movimento, Jesus transgride a tradicdo do “sabado”, para
tanto transgredindo a tradicdo do “descanso de Deus” - relativo a criacdo - e, para
perplexidade dos judeus, nos termos de sua interpretacgao, “igualando-se a Deus”.

Os judeus, agora, ndo querem mais simplesmente confronta-lo - querem mata-lo...

26



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

Em toda a cena, a cura é mero pretexto — e ndo apenas para os judeus, que se
baseiam nela, pelo fato de ter-se dado em um sabado, para confrontarem Jesus. O
tema efetivamente recorrente em toda a cena é: a tradicdo. Tudo gira em torno
dela. A tradicdo da festa, a tradicdo das dguas de Betesda, a tradicdo do sabado, a
tradicao do templo, a tradicdo das origens das doencas e das desgracas, a tradigao
do “descanso de Deus”. Os personagens sao descritos, todos, sem excecao, em

relacdo a elas.

O enfermo, enquanto passara a vida - 38 anos! - vinculando-se a tradicao,
experimentara uma existéncia enferma, doente. Jesus o cura, entretanto, por meio
de um ato imperativo, sem nenhum vinculo traditivo - e, o que é relevante, tdo
pouco estabelece uma tradicdo em torno de seu ato terapéutico. As ordens sdo
simples e diretas: levanta, toma o leito e anda. O que o homem faz - até ser
interpelado pelos judeus, guardides da lei. Jesus, contudo, afasta-se. Ndo ha, por

ora, como ser “apontado”.

E gue a narrativa precisa transferir os proximos atos para outro cenario - o Templo.
Essa transferéncia ndo é circunstancial. Ela é central. Jesus vai até o templo - para
la encontrar-se com o homem que curara. Em termos narratoldgicos, € intencional

0 encontro. A narrativa utiliza-se dele para dizer o que tem a dizer.

E é o seguinte: curado, o homem, contudo, ndo se desvincula da tradicdo. Antes,
permanece tao arraigado nela que logo se encaminha para o Templo, ao lado das
sinagogas — logo se vera a sua funcdo em Jodo 9 —, centro nervoso da “tradigao”,
ao mesmo tempo, Utero e sepulcro dos “costumes” da lei... “Agora ele estd
integrado na comunidade judaica, demais até (cf. v 15!)” (KONINGS, p. 155 - grifo
meu). E porque, com suas proprias pernas, o recém-curado retorna a tradicdo - e
isso é importante! — que o narrador faz Jesus devolver seu “paciente” ao mundo de
onde achara ser possivel tird-lo: a tradicdo. Essa - me parece - é a fungdo, em Jo 5
(diferentemente de Jo 9), da referéncia a “teologia” dos pecados como causa das
doencas. Se o recém-curado quer permanecer na tradicdo, que se saiba, entdo, que
se submete a todas as suas injungbes: a cura é possivel, mas - ndao se ouvira a
declaragdo em Jesus 5! - ndo a “salvacao”, nem a “fé”. Porque a “salvacao”, isto &,
a “fé”, depende de o sujeito sair da tradicdo. Os que permanecem na tradicdo
excluem-se da “salvacdo”, porque se excluem da “fé”. Ainda que sejam objeto dos
“sinais” - das curas — ndo podem “enxerga-las” como tais, como sinais, porque é

necessario, antes, sair da tradicdo, para que a “luz se faga”.

27



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

Joao 9-1,41 - descrevendo a cena

De passagem, Jesus e seus discipulos avistam um cego de nascenca (v. 1), ocasido
para que estes lhe perguntem quem dos pecadores da familia € o culpado pela
desgraca (v. 2), a que Jesus responde que a questdo em jogo é outra - a
“revelacdo”, nele, da “acdo de Deus” (v. 3). Sendo e enquanto é dia, argumenta
Jesus, os discipulos devem trabalhar na obra de quem o enviara - referéncia
implicita ao “Pai” (v. 4) - e, enquanto estd no mundo, ele, Jesus, é a “luz do

mundo”.

A cena da cura em si da conta do seguinte. Jesus cospe no chdo, prepara um pouco
de barro, resultado da saliva e da terra amassados, com isso “unge” os olhos do
cego (v. 6) e 0 manda que se lave na piscina de Siloé. Ele vai — e volta enxergando
(v. 7).

Toda a narrativa, agora, concentra-se nos acontecimentos a partir do retorno do
ex-cego. Seus vizinhos e antigos beneficentes estdo surpresos (v. 8). Uns dizem
que é o0 mesmo cego, outros, que ndo, enquanto ele mesmo insistia: “sou eu” (v.
9). Passa-se, entdo, a se querer saber o que houve (v. 10), o que ele conta assim:
“esse individuo que se chama Jesus fez barro, ungiu-me com ele os olhos e me
disse que fosse lavar-me na fonte de Siloé. Fui, lavei-me e recuperei a visdo” (v.

11). E onde ele esta? Ele ndo sabe (v. 12).

Levam-no, entdo, aos fariseus (v. 13), ponto em que a narrativa lembra-se de
informar que “era sabado o dia em que Jesus fizera barro e |lhe abrira os olhos” (v.
14). Os fariseus, entdo, querem ouvir a histdria, e ele conta assim: “aplicou-me
barro nos olhos, lavei-me e agora vejo” (v. 15). Correm, entre os fariseus, diversas
observagdes quanto a Jesus e ao que fizera — “ndo é de Deus”, “mas como faz
sinais?” -, de modo que estavam “divididos” (v. 16). Perguntam ao ex-cego o que

ele mesmo pensa sobre Jesus: “é profeta” (v. 17).

A narrativa informa, entdo, que os fariseus poem duvidas sobre ter sido o homem
de fato curado - ele nunca fora cego, vai ver. Chamam os pais (v. 18). Os fariseus
interrogam-nos (v. 19) e eles confirmam que o homem era seu filho e que fora
cego (v. 20), mas alegam que nada podem dizer quanto a quem o curara, mas que

o proprio filho deve responder por si (v. 21). O narrador “sabe” por que os pais

28



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

recusavam a comprometer-se: é que os fariseus ja haviam decidido, ele diz, que
aquele que confessasse Jesus como Messias seria expulso da sinagoga (v. 22), pelo

gue deviam os fariseus é perguntar ao filho, ndo aos pais (v. 23).

La vdo, entdo, os fariseus para um segundo interrogatério. Mas querem mais,
agora: querem que o homem denuncie Jesus como um pecador (v. 24). Sua
resposta é sabia: “se é pecador, ndo sei. De uma coisa estou certo: eu era cego e
agora vejo” (v. 25). E querem, de novo, saber como Jesus lhe abrira os olhos (v.
26). A sua resposta, agora, torna-se menos formal. Alega que ja disse o que houve,
e os fariseus ndo creram. Porventura a nova insisténcia se traduziria em recente
interesse pedagdgico? (v. 27). Sentem-se insultados os fariseus e se declaram
discipulos de Moisés, ndo de Jesus - ele, o ex-cego, sim, era discipulo dele (v. 28).
O que os fariseus sabem é que Deus falou é a Moisés, mas, quanto a Jesus, sequer
sabiam de onde vinha (v. 30). Diante disso, o ex-cego argumenta que é “estranho”
gue os fariseus ndo saibam de onde ele, Jesus, venha, e, que, nao obstante, tenha
ele o poder inusitado de curar cegos de nascenca, coisa que nao se poderia fazer
sem Deus (v. 31-33). A atitude “rabinica” do ex-cego deixa os fariseus tao

ofendidos que o expulsam da sinagoga.

Ora, tendo Jesus ouvido falar que o homem fora expulso, quando o encontra,
inquire-o acerca de sua “fé” - “crés nesse homem?” (v. 36a). Mas o ex-cego nao
sabe, exatamente, “quem ele &” - “quem €&, Senhor, para que eu creia nele?” (v.
36b). Jesus responde que se trata daquele que o ex-cego em pessoa VE&, aquele
que fala com ele (v. 37). E, entdo, o ex-cego prostra-se diante dele e manifesta a
sua fé (v. 38).

Nesse ponto, o narrador pbe Jesus a declarar que sua missdo é “instaurar um
processo” — “para que 0s cegos vejam, e os que véem fiquem cegos”, ele diz (v.
39). Ai e para isso postos pela narracdo, alguns fariseus questionam-no: “estamos
cegos”? (v. 40). Ao que Jesus responde: “se estivésseis cegos, ndo terieis pecado;

porém, como dizeis que vede, vosso pecado permanece” (v. 41).

Joao 9-1,41 - analisando a cena

A - digamos assim - primeira cena de Jo 9 abre-se com duas referéncias
“implicitas” (modernamente, vetores de intertextualidade) ao fechamento de Jo

5,1-18. De um lado, a) a referéncia a teologia do pecado como a causa das

29



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

doencas e, de outro, b) a referéncia ao “trabalho de Deus” (cf. 9,1-3 x 5,14b e 9,4
x 5,17). E como se Jo 5,1-18, de um lado, “em cima”, e Jo 9, de outro, “embaixo”,
pudessem compor “um so6 rolo”, o inicio de Jo 9 seguindo-se ao final de Jo 5,1-18

(o que ndo se estd, aqui, transformando em “tese” de critica textual)®.

Em toda a narrativa, a “cura” joga um duplo papel - de um lado, pede que seja
tomada literalmente, e, nisso, incorpora a dimensdo do “sinal” (v. 16), isto &, o
“manifesto”; de outro lado, a cura tem um papel simbdlico, apresentado
cenicamente: o barro é colocado sobre os olhos do cego, e representa, entdo, o
estado de cegueira “préprio” dos “judeus”. O barro em si ndo tem papel terapéutico
(nem magico) na estrutura narrativa — ele tdo-somente atualiza, plasticamente, o
estado de cegueira “natural” dos “outros”. Fato € que a cura em si se da quando do
encaminhamento do cego a piscina do “Enviado”. L&, sim, lavando os olhos, isto &,
“tirando o barro” dos olhos, ai, entdo, e sé ai, € que o cego passa a ver. Moral da
histéria: o barro joga como simbolo da cegueira caracteristica dos judeus (bem
entendido: sempre aos olhos do narrador!), que precisa ser tirada dos olhos, o que
s6 é possivel se eles se dirigem ao Enviado. E o que, narratologicamente, o cego
faz. Com os olhos cobertos de barro, aceita a instrucao de Jesus, vai ao tanque,

lava os olhos e... passa a ver.

Comecga, ai, uma nova fase na narrativa. O recém-curado € levado aos fariseus,
que o interrogam. Ha uma animosidade presente. Eles estdo cientes das questbes
envolvidas: ninguém pode fazer sinais, salvo se Deus operar por meio dele. E,
contudo, ja estdo decididos a ndo aceitar o reconhecimento messianico de Jesus, de
modo que ndo ha nada que se lhes possa dizer, se, no final das contas, se trata de

dar crédito a Jesus — porque é tudo que eles ndo querem.

Um detalhe importante é o fato de que o cego ndo “sabe” quem é Jesus. Instado a
dar conta de suas impressdes, cuida tratar-se de um profeta. Os fariseus, da
sinagoga, querem dirigir seus pensamentos, suas palavras, seu raciocinio — mas ele
tem a sua prépria forma de enxergar os fatos. Jesus lhe “abriu os olhos”. Quem é
Jesus, ele ndo sabe, mas uma coisa é certa - ele, agora, vé, e, em Ultima analise,

isso ndo pode vir sendo de Deus...

O recém-curado pOe-se numa posicdao tao antagbnica em face dos interesses

farisaicos que é expulso na sinagoga. O medo de seus pais ndo era infundado. No

5 Entretanto, R. E. Brown concebe a “formagdo” do Evangelho de Jodo em pelo menos quatro fases, a
que corresponderiam diferentes porgSes do atual conjunto canénico (cf. BROWN, p. 20-23). Para uma
discussdo quanto a um postulavel “reordenamento” dos capitulos 4, 5, 6 e 7, cf. KONINGS, p. 167s.

30



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

entanto, aquele que fora cego a vida toda, ndo estava disposto a negociar sua cura,
e preferia a expulsdo & traicdo. E, pois, expulso - o0 que, ndo passe despercebido,
seria o destino de inimeros judeus (Jo 16,1-5)°. Ndo é de todo arriscado
considerar-se que a “comunidade joanina” era composta justamente de judeus
expulsos da sinagoga - ao menos, sua base nuclear, seu fundamento, e,
evidentemente, sua lideranca. Nao é por outra razdo que o destino do cego de

nascenca € o mesmo deles — porque, em termos narratoldgicos, eles sao ele.

O apice homilético da narrativa encontra-se — a meu ver — no verso 35. A narrativa
“sabe” - e faz-nos saber - que, ouvindo da expulsdo (da “sinagoga” - da
“comunidade”) do cego, € entdo ai que Jesus vai inquiri-lo sobre a fé. O recém-
curado, agora expulso de sua comunidade religiosa, ndo sabe nada de Jesus além
do que pode apreender de sua propria experiéncia. Jesus, agora, o interpela
diretamente, olho no olho. E - fora da comunidade, fora da sinagoga, fora da
tradicdo -, aberto a “fé”, ele se prostra diante de Jesus. Nos termos da retorica

joanina, ele “viu” o sinal...

A prédica de Jesus ndo podia ser mais clara - e, no entanto, pode enganar (isto €,
se ndo entramos na narrativa agarrando-nos as observagdes prévias). Com a vinda
de Jesus ao jogo, os cegos veriam, ao passo que os bem dotados de vistas ficariam
cegos. E um enigma, cuja chave é dada, pelo narrador, por meio da pergunta posta
na boca dos fariseus: “e nos - estamos cegos?”. Jesus responde-lhes que, se
fossem cegos - isto €, como o cego de nascenga —, entdo, nesse caso, ndo teriam
(mais!) pecado, porque, a semelhanga dele, deixar-se-iam curar por Jesus, isto &,
seus olhos “seriam abertos”. Entretanto, eles “se julgam” portadores de luz, eles
cuidam “ver”, de modo que, ndao se reconhecendo cegos, nao podem ser curados,
ja que ndo véem em si necessidade de cura, sdo sdos, permanecendo sobre eles a

sua condigao propria e “natural” de pecado...

Joao 56,1-18 e Jo 9 - intertextualidade programatica

O sentido de Jodo 5,1-18 s6 pode vir a tona com toda nitidez quando e se
“confrontado” com Jodo 9 - e, da mesma forma, Jodo 9 s6 pode ser plenamente
apreendido a medida que se lhe compara a narrativa de Jodo 5,1-18. E eu diria que

esse fenOmeno é proposital, ligado ao fato de que se trata da descrigdo

5 Por exemplo, é o que diz BROWN, R. E. A Comunidade do Discipulo Amado. 2 ed, S3o Paulo: Paulinas,
19784, p. 20.

31



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

programatica de dois modos “histérico-teoldgicos” de reacdo diante de Jesus, cujo
pano de fundo é o tema dos “sinais”, no quadro da “aceitacdo” ou “negacao” de
Jesus. A questdo de fundo é: se todos os judeus presenciaram os sinais, porque
uns creram e outros, ndo, se os sinais revelavam a autoridade divina de Jesus? E a
resposta é, ao passo que muito simples, uma absoluta inversdao da funcdo dos
sinais na tradicdo sindtica: ndo sdo os sinais que levam a fé, é a fé que faz os sinais
evidentes. E, se sim, qual é a condicdo para “ver” os sinais, isto &, para alcancar a
fé que, a seu tempo, faz visiveis os sinais? Resposta- abandonar a tradicdo... Numa

palavra: abrir os olhos’.

Que Jodo 5,1-18 deve ser lido ao lado de Jo 9 fica muito evidente quando se

comparam as duas narrativas:

Em Jo 5, um enfermo é curado, mas

ndo chega a fé

Em Jo 9, um cego é curado e chega a fé

Em Jo 5,

tradicdo - templo

0 curado permanece na

Em Jo 9, o curado abandona a tradicao

- é expulso da sinagoga

Em Jo 5, o encontro decisivo entre Jesus
e o0 curado se da apos o retorno do

curado a tradicao

Em Jo 9, encontro decisivo entre Jesus
e o curado se da apds a sua expulsdo da

tradicao

Em Jo 5, o enfermo apenas é curado,
mas ndo chega a fé, porque permanece

na tradicao

Em Jo 9, o cego tanto é curado quanto

chega a fé, porque rompe com a

tradicao

Lidas assim, em mutua interligagdo programatica, esclarece-se uma questdo ja
levantada. Em Jo 5, Jesus devolve o curado a sua tradicdo, caso em que faz
aplicar-se a ele a maxima de que os pecados causam doengas. Nesse caso, uma
vez que deseja retornar a sua propria tradicdo, onde vigora tal “lei”, Jesus lhe

dirige a palavra: “ndo tornes a pecar, para que nao lhe suceda algo pior”.

No entanto, quando, em Jo 9, os discipulos mencionam a mesma maxima,
querendo saber de Jesus de quem é o pecado que trouxe cegueira ao cego, Jesus
recusa-se a aplicar ao caso o costume da tradicao, “esclarecendo” que se trata tao

somente da oportunidade da manifestacdo das obras de Deus.

7 Quanto a inversdo da funcdo dos sinais em Jodo - n3o sdo para gerar fé, mas s6 o sdo diante da fé -,
cf. RIBEIRO, O. L., Das Bodas de Cana - uma aproximacdo a luz do Prdlogo de Jodo, Revista Jesus
Histdrico, v. 2, 2009.

32



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

Ndo se trata de dois pesos e duas medidas®. Trata-se de um indicativo
narratolégico: aqueles que se mantém vinculados as suas tradi¢cdes estdo como que
aprisionados a elas. A ‘liberdade” significa o rompimento com "“costumes”,
“teologias”, “leis”, que, a seu tempo e modo, funcionam como “calhas” e “leitos” de
rios, circunscrevendo de modo sobredeterminante a vida que corre ai. Como o
enfermo retorna ao Templo - isto &, a tradicdo - ele retorna para o “jogo” que ai se
joga. Ja o cego, expulso da sinagoga, abre-se para uma nova concepcdo de vida, e,
com isso, rompe positivamente com as mesmas leis, costumes e tradicdes dentro
das quais vivia e sua vida “ganhava” sentido. E, portanto, programatica a
referéncia a teologia do pecado como causa das doencas - e o fato de as duas
passagens tratarem a questdo de modo contrario ndo constitui uma contradicao,
mas um indicativo teoldgico, que, pode-se arriscar, devia ser mais “claro” durante a
leitura publica do Evangelho, seja por conta de uma performance oral de leitura,
seja pelo fato de que o “tema” é uma resposta direta as inquietacbes da

comunidade.

Também se pode argumentar com base em outra marca narratologica: nem o
enfermo nem o cego “conhecem” - isto é, “sabem quem é” - Jesus. Se ele esta
presente, podem “aponta-lo”, mas tudo quanto podem dizer dele depende de sua
experiéncia imediata: “foi um homem que me curou e me mandou andar”, “é
profeta”... Quanto ao enfermo, no Templo, sé pode apontar Jesus como o “culpado”
- ele “volta a tradicdo” e permanece, entdo, “sem conhecer/reconhecer” Jesus.
Quanto ao cego, expulso da sinagoga, e, assim, “antropoldgica e psicologicamente
aberto a fé”, supera a tradicdo - que nega Jesus - e, entdo, “vé&”. Para ele, o “sinal”

III

faz-se efetivo “sinal”. Para o enfermo, mera cura ininteligivel. Estamos, aqui, diante
da encenacgao plastico-narratoldégica da afirmacgao teoldgico-proposicional de Jo 1,9-
12: “os seus” ndo reconheceram Jesus, porque, agarrados a tradicdo, ndo tinham
olhos para os sinais. “Quanto a nds”, argumenta o Prélogo, “nds recebemos a luz”,

” o\

“nds a vimos”, “nds passamos a... enxergar” (cf. Jo 1,9-12 x Jo 9,5).

Ha, nesse sentido, uma intima e programatica articulagdo entre o Prélogo (Jo 1,1-
18), a narrativa das bodas de Cana (Jo 2,1-11) e as duas narrativas analisadas - Jo
5,1-18 e Jo 9,1-41. No prodlogo, profere-se a proposicdo teolégica que define a
situacao historia da comunidade: nds cremos, e vimos a Luz - eles ndo creram, nao
reconheceram os sinais, nem quem os fazia, de modo que permaneceram sem ver:

e é exatamente por isso que nos expulsaram - porque ndo enxergam. Cegos, eles

8 MATEOS e BARRETO levam a sério a citagdo, como que “de Jesus”, isto &, interpretam-na como uma
ratificagdo do préprio Jesus em face da situagdo do “enfermo” (MATEOS e BARRETO, p. 255-256). Ja
K6nings observa apenas que “é comum associar pecado e doenca (cf. Jo 9,2)” (KONINGS, p. 155).

33



RJHR 1:1 (2010) - Osvaldo Luiz Ribeiro

permanecem na tradigdo. Quanto a nds - saimos para a Luz, e nos tornamos
filhos...

“As Bodas de Cana” encenam como € possivel que sinais ocorram diante dos olhos
de todos, e apenas alguns os enxerguem. Nao fora assim naquela festa? Jesus nao
transformara a agua em vinho?, ndo se bebeu daquele vinho?, ndo se soube que
ele era, ao contrario dos costumes, o melhor? E, contudo, quem - de fato -
apercebeu-se do “milagre”? Assim como a “gléria da Palavra” esteve entre todos,
mas nem todas a viram, também os sinais foram feitos no meio de todos, mas so6

os abertos a fé os enxergaram.

E por qué? Por que apenas os abertos a fé - e ndo todos - enxergavam os sinais?

nw

Porque aqueles que permanecem agarrados a tradicdo ndo podem “ver”. E a
tradicdo, os costumes, a “lei” - sdao essas prisdes que impedem os homens e as
mulheres de “verem”. Antes de “verem”, antes de enxergarem - também os sinais!
- é preciso ir, primeiro, ao Enviado, deixar-se lavar os olhos, retirar toda a lama -

a tradicdo! Ai, sim, se pode ver - como “nds” vimos...

Jo1,1-18, 2,1-11(12), 5,1-18 e 9,1-41 constituem pegas articuladas de um esforgo
de argumento “para dentro” da comunidade. Sdo “apologéticas”. Sao pericopes que
tém por fungdo estabelecer as bases inteligiveis da situagdo da comunidade. Numa
palavra: dar a saber por que a comunidade creu, ao passo que seus vizinhos,
amigos, parentes, ndao. O culpado? Justamente a forca que os podia fazer retornar
- a tradicdo, de onde sairam, que ainda corria e suas veias, e que apelava, dia e

noite, para seu retorno.

Referéncias Bibliograficas

BROWN, R. E. A Comunidade do Discipulo Amado. 2 ed. Sao Paulo: Paulinas, 1984.

KONINGS, Johan. Evangelho Segundo Jodo. Amor e Fidelidade. Sao Leopoldo:
Sinodal, Petrépolis: Vozes, 2000. 452 p.

MATEQOS, J. e BARRETO, J. O Evangelho de Sao Jodo - analise lingiiistica e
comentario exegético. Sdo Paulo: Paulinas, 1989. 919 p.

RIBEIRO, O. L., Das Bodas de Cana - uma aproximacgao a luz do Prélogo de Jodo,
Revista Jesus Histérico, V. 2, 20009. Disponivel em
http://www.revistajesushistorico.ifcs.ufrj.br/arquivos3/0svaldo.pdf.

SCHOKEL, L. A. Biblia do Peregrino. S&o Paulo: Paulus, 2002.

34



