
A linguagem Apocalíptica como a re-configuração do mundo por meio 

do fantástico e pela imaginação – conjecturas metodológicas para o 

desenvolvimento de uma Poética hermenêutica dos Apocalipses 

bíblicos.     

Jean Felipe de Assis1 

     http://lattes.cnpq.br/9602315559468030 

Resumo 

O presente texto pretende revisar as pesquisas em torno do movimento 

apocalíptico a fim de enfatizar as transformações ocorridas ao longo do 

desenvolvimento da pesquisa, procurando perceber as necessidades literárias do 

material textual. Buscar-se-ão alguns pontos possíveis de interação entre as 

áreas do saber, a fim de permitir a possibilidade de uma abordagem 

transdisciplinar, apresentando uma discussão sucinta a respeito dos aspectos 

literários, estéticos, filosóficos, historiográficos, antropológicos e exegéticos 

mais recentes. O texto que segue conjectura algumas possibilidades no âmbito 

da literatura apocalíptica de maneira concisa, visando, sobretudo, enfatizar a 

necessidade da expressão poética nos Apocalipses, ou seja, a poética é a 

condição sem a qual o referido gênero não pode se expressar.   

Palavras-chave: Apocalipse, Apocalíptica, Apocalipsismo, Poética, Estética.   

Abstract  

This paper presents a review on apocalyptic movement investigation, focusing 

on the transformations on the development of the research and explaining the 

evident literary necessity on the textual document. A discussion with aspects on 

aesthetics, philosophy, history, anthropology, exegesis and literature imply a 

multidisciplinary task that won’t be systematically showed. In spite of this 

epistemological approach, the paper follows some brief conjectures on the 

                                                           
1 Graduado em Matemática pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Cursa o Mestrado em 
História da Ciência, Técnicas e Epistemologia na UFRJ e está concluindo o Bacharelado em Teologia 
no Instituto Metodista Bennett. A pesquisa vinculada ao Bennett sobre o ambiente bíblico é orientada 
pela Profa. Ms. Alessandra Serra Viegas. Também devem ser destacadas a filosofia e historiografia 
da ciência, presentes no escopo da pesquisa para a tese de mestrado orientada pelo Prof. Dr. Ricardo 
Kubrusly.   

http://lattes.cnpq.br/9602315559468030


apocalyptic literature, specifically the necessity of the poetic expression on the 

apocalypses, without which the former genre couldn’t express itself.  

Keywords:  Apocalypse, Apocalyptic, Apocalypsism, Poetics, Aesthetics.          

 

O presente texto tem como primeiro objetivo revisar de maneira sucinta as 

pesquisas em torno do movimento apocalíptico a fim de enfatizar as 

transformações ocorridas ao longo do desenvolvimento da pesquisa. Desta 

maneira, deseja-se perceber, na medida do possível dadas as necessidades 

contingentes do espaço destinado ao texto, um modelo epistemológico que nos 

possibilite uma abordagem nova do material produzido a partir da visão 

Apocalíptica. Deste modo, entender as perplexidades e soluções fornecidas na 

pesquisa recente a respeito do movimento apocalíptico e dos textos produzidos 

torna evidente alguns pontos possíveis de interação com outras áreas do saber, 

isto é, apontar para a possibilidade de uma abordagem transdisciplinar. Quisera 

ser possível uma discussão minuciosa a respeito dos aspectos literários, 

estéticos, filosóficos, historiográficos, antropológicos, exegéticos recentes, 

contudo tal proposta é a obra de uma ou duas gerações de pesquisadores. 

Humildemente, o texto que segue conjectura algumas possibilidades no âmbito 

da literatura Apocalíptica de maneira concisa.       

 Hanson sistematizou de maneira brilhante as pesquisas anteriores, aliviando 

em grande parte as inquietações ao definir: o gênero Apocalipse, o movimento 

apocalíptico e a cosmovisão Apocalíptica. Evidentemente, estes não podem ser 

tomados de maneira fixa e absoluta, especialmente no mundo antigo. 

Diferenciar e evitar arbitrariedades estão em nossos objetivos, mas também 

refletir a respeito da linguagem na qual se sustenta o discurso apocalíptico, isto 

é, a linguagem sem a qual o movimento apocalíptico não pode expressar nos 

Apocalipses a visão Apocalíptica. Desta maneira, encontra-se neste gênero 

literário um excelente material para uma inovação metodológica: uma 

aproximação dos estudos exegéticos com os estudos literários, culturais, 

hermenêuticos e da filosofia da linguagem.   

Este trabalho procura aprofundar a dimensão entre a Apocalíptica e a 

perspectiva poética, vinculadas de tal modo ao longo deste texto a ponto de 

questionar a respeito da universalidade da Apocalíptica a partir da 

universalidade poética, isto é, conjectura-se se seria possível considerar a 



poiésis um des-velar e um re-velar da phýsis, portanto, também com 

características Apocalípticas. A similaridade de imagens simbólicas e metafóricas 

entre o material antigo e a produção literária ao longo do tempo pode ser 

facilmente associada ao aspecto cultural. Contudo, a ruptura provocada pela 

poesia intrínseca nestes discursos, a desestabilização da ordem, a imersão no 

insólito e a transgressão associada a alguns versos, cânticos e prosas revela um 

desejo contingente – vistas as premissas próprias do meio de produção cultural 

– e necessário – universal de acordo com o rigor lógico e epistemológico de uma 

fundamentação axiomática ou causal – na mente humana. Usar-se-ão tais 

paralelos para melhor percebermos as especificidades dos Apocalipses bíblicos.    

 

1. A pesquisa sobre a Apocalíptica e seus pressupostos 

 

Inicialmente as pesquisas em torno do movimento apocalíptico mantinham a 

perspectiva de que o mesmo e sua literatura respectiva ocorriam em tempo de 

crise. Alguns, concomitante a tal atestação pontuavam o livro de Daniel como o 

primeiro texto relativo a este movimento ou cosmovisão (Rowley, 1955), 

enquanto outros afirmavam que as partes iniciais de I Enoch corresponderiam 

ao gênero apocalíptico mais antigo (Charles, 1913). Russel seguiu a trilha de um 

lugar vivencial turbulento e caracterizou o movimento apocalíptico como um 

desenvolvimento do pensamento profético que havia entrado em declínio2 

(Russel: 1964). A exposição central do pensamento de Russel refere-se às 

                                                           
2 O exílio babilônico favoreceu em Israel uma conscientização como povo. A queda de Jerusalém, a 
destruição do templo, a eliminação da monarquia davídica, todos estes fatores subjazem à 
oportunidade para pensar e reinterpretar as tradições recebidas. Assim, a compilação e a formação 
da Torah, do mesmo modo que os escritos dos antigos profetas fizeram-se necessários e 
gradativamente passaram a tomar o lugar do profetismo clássico. Outro fator preponderante para o 
extermínio da ação profética foi o processo de helenização no decorrer dos séculos, principalmente 
sob o domínio dos Selêucidas. Deste modo, a Apocalíptica seria responsável por um novo olhar em 
direção ao futuro e a última forma de falar das esperanças referentes ao fim – aqui entendido no 
seu sentido escatológico, o qual não necessariamente concebe o tempo de forma linear e 
cronológica, conforme nosso pensamento herdado do modelo científico-cartesiano. Outra 
conclusão deste ponto de vista corresponderia ao fato de que a Apocalíptica seria a derradeira e 
grande expressão teológica do antigo espírito israelita em um novo tempo. G. Von Rad aponta 
outros fatores para o desaparecimento do movimento profético em Israel: após Alexandre Magno 
nenhum grande acontecimento histórico mundial significativo afeta a Palestina. E é à sombra destes 
acontecimentos que surgem os grandes profetas; Ageu e Zacarias ainda vêem a reconstrução do 
Templo como um acontecimento escatológico, que possibilitaria a mudança da situação. A vinda do 
escrito sacerdotal (P) e sua teologia do culto nada escatológicos, talvez trazidos pelos sacerdotes ao 
regressarem do exílio, abafam as expectativas proféticas de uma reviravolta; A consolidação da 
comunidade pós-exílica, baseada na aristocracia sacerdotal - embora seja uma comunidade 
modesta - marginaliza as idéias de uma mudança necessária defendida pelos profetas (von Rad, 
2006: 723-738)  



características dos escritos apocalípticos: sua forma literária – diferentemente 

de uma perspectiva oral3 –, pontos esotéricos4, linguagem simbólica5 e a 

                                                           
3 Ao procurarmos pesquisar as características formais dos escritos apocalípticos não é possível 

encontrar uma única forma literária que corresponda àquilo que consideramos como Apocalipse, ou 
seja, gênero literário da visão Apocalíptica, produto de diversos e distintos movimentos de natureza 
Apocalíptica – definiremos abaixo estes movimentos como Apocalipsismos. Assim, as conclusões 
que se baseiam unicamente na forma literária devem ser questionadas, inclusive muitos estudiosos 
abandonaram a descrição do Apocalipsismo como um movimento literário (Willett, 1989). O 
método comum usado era a formação de listas, procurando observar o que todos os Apocalipses 
possuíam em comum, contudo esta metodologia acarretava alguns problemas como a perspectiva 
circular ou tautologia, ou seja, alguns aspectos determinariam se uma literatura era Apocalíptica e o 
próprio gênero apocalíptico determinaria estes aspectos. Assim, Russel possui certo receio de fazer 
uso das listas, ainda que não abra mão desta metodologia (Russel, 1964: 104-139). 

4 Esta conexão considerada esotérica pode ser ilustrada por aquilo que Malina definiu como 
profecia astral ao estudar particularmente o Apocalipse joanino (Malina, 1995: 12-17; 25-46). O 
autor lista em seu estudo algumas características que podem ser entendidas em uma conexão 
mística com a astronomia e a astrologia – estas não eram concebidas separadamente no mundo 
antigo. Assume a possibilidade de um conhecimento adquirido ou produzido de maneira 
experimental na percepção dos astros, tendo como corolário óbvio que os escritos sobre visões 
celestiais, envolvendo eventos e fenômenos, pertencem a alguma categoria de descrição celeste 
(Malina: 1995, pp.25-26). Ao afirmar-se como profeta, o visionário do livro de Apocalipse enquadra-
se em dois subgrupos: produtores de literatura astronômica e também de cunho profético. Assim, 
enumera algumas descrições de revelação em conexão com o Apocalipse neo-testamentário e seu 
caráter astronômico-astrológico: em meio a um sonho ou êxtase; através de uma conversa com 
seres celestes; devido à descoberta de um livro divino ou estela; recebidas pelo significado dos 
sinais celestes; instruções recebidas por um ancião, visionário, rei ou membro da elite. Todas estas 
características listadas podem ser relacionadas com o Apocalipse joanino. 

5 Há que se compreender e diferenciar o uso de uma linguagem simbólica de uma linguagem 
cifrada. Evidentemente, em momentos de opressão e domínio político, a criação de pequenas 
comunidades ou grupos sociais distintos acarreta necessariamente códigos cifrados para a 
comunicação interna e a sobrevivência de seus membros. Contudo, mais do que um veículo de 
comunicação, a linguagem simbólica e poética traz consigo a dimensão plurívoca dos significantes, 
moldando o significado de acordo com a herança cultural daqueles que participam da linguagem, 
determinando um agir pragmático em decorrência da relação entre receptor e o significado 
hermeneuticamente encontrado. Deste modo, o emissor e o receptor da mensagem devem possuir 
um núcleo comum para que a comunicação seja efetiva, na mesma medida em que a configuração 
dos significantes – de acordo com os símbolos culturalmente compartilhados – podem determinar 
uma re-configuração da realidade pelos leitores / ouvintes. Buscaremos ao longo deste texto 
caracterizar melhor a linguagem simbólica e poética do movimento apocalíptico a fim de que 
possamos explorar novas nuances no material literário tradicionalmente associado a este 
movimento e seu período histórico correspondente. Antes disto, devemos salientar que a 
explicação do símbolo significa a eliminação de sua dinâmica e, consequentemente, o não 
entendimento de seu significado. Buscar corresponder um símbolo a uma realidade histórica, como 
as bestas do Apocalipse de João, ou ainda a figura de Elias no Apocalipse associado a uma figura 
histórica do passado de Israel, assim como inúmeros outros exemplos, significa não compartilhar o 
código linguístico e a perspectiva funcional da linguagem Apocalíptica dentro do seu contexto 
cultural. Isto acontece, pois estas figuras não necessariamente se referem ao imperador romano, ao 
sumo sacerdote de Jerusalém, ou ao profeta escatológico esperado, mas em uma leitura sincrônica 
na atualidade pode corresponder ao presidente de uma nação poderosa que mantém seus arsenais 
bélicos em sua força marítima, a uma dominação política e econômica de um grande centro estatal, 
ou a um mártir latino americano. A esperança Apocalíptica não quer se referir a um momento 
particular, mas almeja a universalidade do desejo humano de liberdade, o qual se entende 



pseudonímia; assim como os elementos que constituem a mensagem dos 

Apocalipses judaicos: história humana e controle divino; anjos e demônios; o 

tempo do fim; o Reino messiânico; o messias tradicional; o filho do homem, 

vida mesmo após a morte6.   

A partir da década de 70 o pensamento sintético na abordagem referente aos 

estudos sobre a Apocalíptica cedeu espaço para um desenvolvimento mais 

analítico, ou seja, mais do que delimitar períodos ou perceber características 

literárias do gênero apocalíptico anseia-se saber o que de fato é apocalíptico. 

Klaus Koch (1972), ainda que possua um caráter mais teológico do que 

historiográfico ou literário, determinou o Apocalipse como gênero literário, assim 

como pressupôs que estes textos derivariam da produção de um movimento 

histórico. Desejava assim eliminar o impasse sobre a definição daquilo que seria 

considerado apocalíptico, reunindo, deste modo, o produto literário de um 

movimento, o qual possuiria uma cosmovisão7. Hanson procurou primeiramente 

                                                                                                                                                                   
reconhecido diante do Deus que alimenta sua fé. Isto não significa que o texto possua 
especialidades que o conduzem para além de seu período histórico, categoricamente esta não é a 
situação que argumentamos. Pelo contrário, na particularidade de seu Sitz im Leben surge um 
gênero literário que necessariamente se encontra inculturado e é a este ambiente que deseja 
pertencer. Contudo, pela particularidade de sua linguagem pode ser hermeneuticamente entendida 
dentro de diversas situações históricas – o que não corresponde a uma exclusividade do Apocalipse 
enquanto gênero. Desta pluralidade temos apenas indícios em nossa situação histórica e pouco 
pode ser afirmado no que tange ao período de produção dos textos apocalípticos presentes nos 
cânones bíblicos por não compartilharmos a mesma estrutura linguística, simbólica e cultural. Toda 
e qualquer aproximação almejada nunca nos prepara para o genuíno sentido presente nos jogos de 
linguagem próprios destas estruturas.             

6 Todos estes fatores servem de sustento ao argumento desenvolvido na nota anterior. Não há o 
interesse particular, mas universal – talvez por isto, seguindo o pensamento de Aristóteles sobre a 
universalidade da poesia em detrimento do particular historiográfico (Poética 13 e 14), os autores 
façam uso da linguagem poética. O eterno tempo do fim que sempre se aproxima e, ainda que 
pareça se afastar, mais perto se encontra a cada momento; o ideal de uma era de paz e 
tranquilidade inaugurada pelo messias; a vitória da vida sobre a morte; assim como os ideais de um 
bem vencedor sobre os poderes do mal e o controle de todas as coisas por um bem supremo. Todos 
estes pontos podem ser associados ao pensamento apocalíptico no período antigo, mas também se 
encontram em diversos outros momentos da história humana. Assim, pode-se afirmar que a 
Apocalíptica não quer ser particular, mas universal; não quer ser sapiencial ou profética, judaica ou 
persa; não quer dizer respeito a tempos helênicos ou romanos, mas anseia acima de todas as coisas 
criar, renovar e manter a esperança que se encaminha para a concretização. Por isto avaliar 
unilateralmente a partir de um ponto de vista histórico, ou por meio dos métodos críticos, 
assemelha-se a olhar de longe um longo rio, perceber as pessoas que nele se banham ou banharam, 
sem, contudo, nunca adentrar e perceber – ao menos hipoteticamente pela mimesis – a realidade 
de ser tocado pelas águas que não deixam de correr e mudar o curso de nossas ansiedades 
humanas manifestadas em nossas poiésis – ali Apocalíptica, em outros tempos patrísticas, barrocas, 
românticas, surrealistas, realistas, modernistas e assim por diante.    

7 Hanson foi um dos que melhor respondeu a esta problemática e ao problema central de Koch: a 
clareza dos conceitos. De fato, este problema possuía uma natureza transdisciplinar e exigiria uma 
demanda de pesquisadores muito grande, pois havia – como ainda há – a necessidade de 
determinar com certa precisão as origens do movimento apocalíptico, assim como suas 



determinar o movimento apocalíptico como uma decorrência das profecias 

tardias8, sobretudo o Trito-Isaías9 e o Dêutero-Zacarias10. Deste modo, a força 

pulsante da Apocalíptica seria a perspectiva escatológica, comum ao 

                                                                                                                                                                   
características enquanto movimento e o produto de suas concepções, seja literariamente ou em 
ações históricas. Para maiores esclarecimentos sobre a perspectiva de Hanson veja a nota 11. 

8 O movimento profético tardio tem seu Sitz im Leben, segundo Hanson, diante de um conflito 
entre o pensamento escatológico do profetismo pós-exílico e a hierocracia responsável pela 
formação do documento sacerdotal (P) – neste ponto segue o pensamento de Von Rad.  Em 
Ezequiel, Zacarias e Jeremias encontra-se o início do pensamento apocalíptico, diante da queda do 
templo, do fim de Jerusalém, e no extermínio da monarquia há um crescente cósmico e faz-se uso 
de temas míticos (Hanson, 1979: 438-439). Nesta visão o dêutero-Isaías determinou uma literatura 
de passagem, pois faz uso dos temas míticos, ao mesmo tempo em que crê numa transformação 
cósmica no domínio histórico. Assim, a Apocalíptica possuíra dois fortes influxos, determinados pela 
volta do exílio e a reconstrução da nação: popular (ou cósmica) e sacerdotal (Richard, 1999). Destas 
tendências, uma se aproxima da elite em regresso e outra mais popular. Pode-se perceber os 
influxos mais rebuscados – o nível literário, por exemplo - e cósmicos – a esperança de uma 
transformação total, conforme os ideais proféticos, visto a determinação social hierocrática. Desta 
interação, entre outras coisas, surge o Apocalipsismo, o que nos ajuda a perceber a dimensão 
profética e sapiencial do mesmo – entendendo o processo de elitização ocorrida no pós-exílio, isto 
é, a saída de um pensamento mais familiar para uma institucionalização da sabedoria por 
mensagem com alto grau teológico, assim como no passado houve a saída do clã para o palácio 
(Vílchez Líndez, 1999).       

9Em 1862 Duhm rompe com a tradição, descobrindo um terceiro profeta no corpus de Isaías, até 
então considerado dicotomicamente entre duas partes, pré-exílica e outra pós-exílica. Há uma 
enorme controvérsia a respeito da existência de um profeta ou várias camadas redacionais, 
contudo, literariamente parece bastante claro a diacronia presente no livro como um todo. Dentre 
as inúmeras teorias temos: Is 56-66 foi escrito pela suposta personalidade por trás de Is 40-55; 
outros ainda optam pela escrita de um discípulo; outros por um profeta independente, como foi o 
caso de Duhm; por fim, o que parece mais plausível é a pluralidade de autores conforme a 
diversidade de temáticas, gêneros e estilos. O retorno do exílio é o lugar vivencial óbvio, mas 
enquanto alguns autores como Bonnard procuram sintetizar teologicamente o livro diante do 
escândalo da salvação que se prolonga em vir, do culto idolátrico, o ódio aos irmãos e o desprezo 
com os estrangeiros, outros como Hanson pressupõem um confronto de mentalidades, popular 
profética e sacerdotal, esta mais ligada ao império persa. Assim, os primeiros trechos de Is 56-66 
retratam uma comunidade ideal, conforme a tradição do dêutero-Isaías proclamava, contudo esta 
perspectiva encontra oposição (Is 63-64), a qual favorece o crescimento de uma tensão. Desta crise 
seguiu uma situação social grave e devastadora, o templo reconstruído significava a aliança com o 
império Persa e a exploração do povo da terra (Albertz, 1999: 699). Em Ne 5,1-5 temos a queixa de 
determinados grupos que não teriam condições materiais de subsistência, os primeiros diziam que 
estavam tendo que penhorar seus filhos para conseguirem créditos; o segundo grupo questionava a 
venda de seus campos, vinhas e casas para a obtenção de trigo, tanto para a plantação como para a 
alimentação; por fim, havia aqueles que se viam obrigados a hipotecar seus campos e em último 
caso entregar seus filhos para serem escravos. Em síntese, dentro do corpus de Isaías acentua-se na 
terceira parte um programa mais cósmico e uma tensão com a proposta sadoquita vinculada ao 
templo – a restauração deste era entendida pelos sacerdotes como uma realização escatológica. 
Contra o controle ideológico do templo o pensamento apocalíptico em processo de formatação 
ganha amplo espaço, sobretudo na restauração da identidade e na formação da esperança. 

10 Zc 11-14 nos possibilita entender a transição plena para a escatologia Apocalíptica. Em Zc 14 
encontramos a ação de um guerreiro divino e suas hostes, escrito que pode ser facilmente 
comparado com os demais escritos apocalípticos. 



pensamento profético11. Primeiramente procurou determinar exegeticamente o 

movimento apocalíptico, assim como o entender o contexto social, o qual 

possibilitou o surgimento literário respectivo. Procurando responder à inquirição 

de Koch – a respeito de uma melhor definição do que seria considerado 

apocalíptico –, Hanson trabalhou em artigos posteriores no gênero literário, 

nomeado já como Apocalipse, assim também, posteriormente, procurou 

enfatizar o sistema de pensamento produzido por movimentos visionários12.  

Michel Stone resgatou as origens sapienciais dos escritos apocalípticos, como 

anteriormente havia proposto von Rad e fora abandonado por Hanson, visto seu 

enfoque apocalíptico escatológico13. Destacam-se os estudos de John Collins e 

os por ele organizados (Collins, 1979; 1984), assim também o resultado de um 

colóquio na Universidade de Uppsala (Hellholm, 1983), os quais procuraram de 

maneira analítica definir o lugar vivencial do pensamento apocalíptico, o gênero 

literário produzido e todo o entorno social e político do movimento. Rowland 

seguiu a antecedência de 1 Enoch, ao mesmo tempo em que salientou o aspecto 

da revelação em detrimento da escatologia (Rowland, 1982) – o que pode ser 

visto pela densidade de material, assim também a possibilidade de uma 

revelação sem uma característica puramente escatológica, conforme as 

pesquisas anteriores salientavam. 

 

                                                           
11 Em termos de método, assim como utilização de conceitos, temos de ressaltar duas diferenças 

de pensamento entre Koch e Hanson: o uso da abordagem sociológica para o entendimento do 
contexto social e do lugar vivencial dos textos feita por Hanson, em consonância com a Third Quest 
da pesquisa do Jesus histórico ou de distintas abordagens como a de Gottwald para as tribos 
israelitas (Gottwald, 2004); assim como o uso indiscriminado dos termos derivados do substantivo 
Apocalipse.    

12 Destacamos inicialmente suas análises particulares nos textos de Dn 7-12; Enoch, 4 Esdras; e 2 
Baruch. A partir destes textos Hanson procurou determinar os aspectos comuns presentes nestes 
escritos a fim de determinar o gênero (Hanson, 1976: 27-34). Assim, posteriormente, o autor 
distingue o gênero literário, definido como Apocalipse, a perspectiva escatológica Apocalíptica e a 
visão de mundo que determina a produção destes textos (Hanson, 1976: 28). Deste modo, Hanson 
procurou responder à pergunta central de Koch a respeito de uma definição clara a respeito do 
movimento apocalíptico. Para tanto, procurou entender o movimento não apenas a partir do seu 
produto literário, mas aplicou teorias sociológicas ao período característico.  Em síntese: Apocalipse 
refere-se ao gênero; a visão de mundo à escatologia Apocalíptica – não entendida necessariamente 
no que tange ao fim dos tempos e do cosmo em si; o movimento social, o qual possui motivação 
religiosa, refere-se ao Apocalipsismo (Aune, 1983: 107). Hanson chega à conclusão de que a origem 
da Apocalíptica não se encontra vinculada à profecia em si, mas ao pensamento escatológico nela 
presente, que se radicaliza no confronto pós-exílico com as autoridades hierocráticas (Hanson, 
1979: 7). 

13 Stone procurou mostrar que 1 Enoch seria anterior ao livro de Daniel, assim re-significou as 
pesquisas em torno do tema, acrescentando uma outra linha de pesquisa e evitando centralizar as 
raízes somente no pensamento escatológico profético (Stone, 1978).  



2. Por uma escatologia Apocalíptica e poética – manifestação de fé e 

esperança a partir de formas literárias fantásticas  

 

Ao percebermos o caminhar da pesquisa compreendemos como a necessidade 

de claridade proposta por Koch procurou ser respondida, contudo não nos 

moldes inicialmente propostos, isto é, não podemos afirmar categoricamente o 

que é apocalíptico, mas centrando nossos esforços nos textos podemos 

determinar o que é Apocalipse – este entendido como gênero literário. A busca 

pelo entendimento histórico da mensagem Apocalíptica, assim como a 

perspectiva de um movimento particular, possibilitou o entendimento de uma 

perspectiva escatológica diversa, conforme pode ser atestado por autores como 

Malina (1995)14, Crossan (2004)15, Horsley (2004)16, Koester (2005) e uma 

infinidade de autores distintos. Outro ponto ao qual as pesquisas até o momento 

nos conduziram foi a inevitabilidade de considerarmos a profunda conexão com 

o pensamento sapiencial, conforme havia clamado anteriormente von Rad e que 

se tornou ponto central e decisivo na pesquisa, assim como nos mostra John 

                                                           
14 Malina salienta a importância de atribuirmos um novo sentido ao pensamento escatológico, 

principalmente na busca de uma clareza e objetividade no entendimento do pensamento 
apocalíptico. Aponta para o modelo ideológico europeu no auge da Modernidade, o que implica 
necessariamente uma reformulação da nossa concepção sobre o tempo e o espaço a fim de que 
possamos compreender – ao menos indiretamente – a perspectiva do mundo antigo. Por isto, 
inaugura seu trabalho tratando daquilo que poderia ser considerado escatológico, ou seja, 
redefinindo o conceito de tempo na mentalidade antiga. O futuro somente diz respeito a 
probabilidades enraizadas no presente. Exemplifica esta situação a partir de uma mulher grávida, ou 
um fazendeiro que acabara de plantar o trigo, pensando em uma perspectiva de futuro próximo, 
contíguo, conectado com o presente: forthcoming (Malina, 1995: xiii). 

15 Reconstruindo o mundo helenístico e o pensamento romano, Crossan nos mostra como a 
esperança em um mundo ideal e concreto foi realizada ideologicamente pelos imperadores 
romanos – resta poder decidir a distinção entre superestrutura e infraestrutura, ou seja, se a 
conquista e a pacificação romana determinaram o surgimento deste ideal, ou se a partir deste ideal 
o modelo romano foi construído, o que ao analisar sumariamente parece ser uma correlação de 
ambos os fatores ao longo do tempo. Pensando em um mundo despedaçado e sem esperança, o 
autor fomenta o surgimento escatológico e utópico tanto no mundo helênico como no pensamento 
judaico. Contra o pressuposto divino da dinastia de Augusto acaba por se contrapor o divino 
messias e seus descendentes, ocorre o inesperado: a utopia encontra lugar; a escatologia acontece 
no presente, no aqui e no agora; e os cristãos são chamados a co-operar com Deus. (Crossan, 2004: 
124-177).  

16 Horsley pressupõe a visão Apocalíptica tradicional em Paulo, assumindo que alguns destes 
elementos são usados para responder a perguntas específicas da comunidade de Tessalônica – 
analisada especificamente no artigo. Assim como Malina, salientou, conforme pode ser visto na 
nota anterior, como a distância entre o presente e o futuro se torna quase insignificante. O modo de 
exposição evidencia que Horsley concebe tal pressuposto ao próprio Paulo, pragmaticamente na 
criação ideológica de uma sociedade utópica em oposição à ideologia escatológica vigente no 
império romano. A radicalização do pensamento apocalíptico, a qual mostra a comunidade vivendo 
em paz, esperança e amor, antecipando o futuro seria uma percepção de alguns setores cristãos. 
Contudo, todo Apocalipse pode ser visto desta maneira (Horsley, 2004: 143-160).  



Collins (Collins, 1997). Temos a necessidade de compreender os pontos comuns 

com o profetismo – seja no sentido clássico ou mais recente –, assim como as 

similaridades com o pensamento sapiencial. A variedade de documentos e as 

possíveis interações culturais nos alertam sobre a impossibilidade de 

interpretarmos o Apocalipse por analogia a um documento ou a uma cultura 

particular. Do mesmo modo, faz-se necessário conceituar modelos e 

perspectivas a respeito da história, ou seja, compreender os diferentes pontos 

de vista sobre o conceito de história no mundo antigo, em especial no 

pensamento israelita17.              

Centraremos nossas análises na linguagem Apocalíptica, sobretudo, em suas 

características poéticas e simbólicas. O que há de comum a estes gêneros de 

expressão é a impossibilidade de determinação e apreensão dos mesmos por 

modelos objetivos e sintéticos, isto é, a poesia, o símbolo e os valores estéticos 
                                                           
17 A diferenciação entre o conceito de história do movimento profético e do pensamento 

apocalíptico é um caminho inicial. A mensagem profética, engajada na conversão e na mudança de 
atitude, possuiria teoricamente uma visão mais positiva da história, visto que desenvolve 
perspectivas sobre seu passado para determinar uma atitude adequada no presente. Enquanto isso, 
a visão Apocalíptica da história teria uma visão pessimista do presente, negando o mesmo e 
projetando seu viver efetivo após a catástrofe em um futuro distante, dissimulando o lugar real no 
qual se encontra. Esta abordagem sobre a Apocalíptica possui suas raízes em um pessimismo a 
respeito do movimento pós-exílico, considerado como uma forma impura de religião. Na verdade, 
este pensamento enraíza-se na profunda distinção entre religião genuína, aquela que sempre viveu 
da fé, e a religião moralista, aquela criada por religiosos. Esta perspectiva escatológica parece ser 
alimentada pelo mesmo pensamento de muitos pesquisadores do material bíblico, entre eles 
Wellhausen, cujo ponto de vista por fim tem seu impulso principal na centralidade das escrituras 
feita por Lutero e na distinção entre obras da lei e da fé (Ska, 2003). No que tange ao universo 
apocalíptico temos a citação de Buber: “Profecia e Apocalíptica, consideradas através de seus 
escritos, são manifestações únicas na história do espírito humano e sua relação com a 
transcendência. A Profecia tem origem na hora mais vigorosa e frutífera do espírito oriental, a 
Apocalíptica vem de dentro da decadência de suas culturas e religiões” (Buber, 1966). A natureza 
profética, com fortes tendências autônomas, sobressai-se a modelos hierárquicos e heteronômicos, 
por isto a Apocalíptica pode ser considerada herdeira do profetismo, assim como um desvio da 
mesma (Rowley: 1955, pp.8-15). Abordarmos conceitualizações contempôraneas parece em uma 
primeira análise imprescindível. A crise da razão e, portanto, a descrença na objetividade científica 
característica do século XIX e suas precedentes no pensamento positivo, abrem caminho para novas 
abordagens, as quais consideram tanto a possibilidade do incerto, como a dimensão interpretativa 
dos documentos e do próprio conceito de tempo. O pensamento de Dilthey com sua precisa 
delimitação entre explicar e compreender, assim como o modelo de Heidegger, ou mesmo o 
pensamento oposto de Walter Benjamin em relação à tradição – querela passada a Gadamer, 
discípulo de Heidegger, e Habermas, co-participante da escola de Frankfurt, respectivamente, são 
atores fortes no desenvolvimento teórico ainda em construção. No fundo, a autenticidade da 
tradição ou sua função superestrtural revelam um pensamento a respeito do tempo: cronológico, 
tendo um fim messiânico, a tradição deve ser abandonada e destruída (Benjamin); kairótico, a 
tradição deve ser conservada e cultivada, pois nela encontra-se o sentido da existência e 
autenticidade, ou seja, o próprio encontro com o infinito e o reconhecimento de si (Heidegger). Para 
maiores detalhes – além da vastíssima bibliografia pessoal de cada pensador veja a obra de Andrew 
Benjamin e Peter Osborn sobre a diferença conceitual do tempo no pensamento de Heidegger e 
Walter Benjamin (Benjamin: 1997).           



mostram-se impossíveis de serem explicados em sua totalidade, havendo a 

necessidade de uma compreensão, ou interação entre autor e leitor, emissor e 

ouvinte. Assim como as variedades presentes no gênero apocalíptico sugerem a 

incomparabilidade com outros modelos particulares e a necessidade de novos 

modelos de abordagem, também enfatizamos o imperativo de uma nova 

metodologia a partir da perspectiva literária, linguística, semiótica e 

hermenêutica. Deste modo, neste artigo sugere-se uma forma linguística e 

simbólica para nos aproximarmos do Apocalipse, assim como de maneira geral, 

salientamos a necessidade de uma nova metodologia dos estudos exegéticos, 

não apenas centrados na abordagem histórico-crítica e seu modelo diacrônico – 

ambos herdados da modernidade. Estes novos pressupostos metodológicos 

apóiam-se em grandes pensamentos da pesquisa exegética, como a abordagem 

hermenêutica e fenomenológica de Rudolf Bultmann ou a perspectiva estética 

de Herman Gunkel, ambos defensores da crítica das formas18.  O pensamento 

escatológico baseado em uma busca pelas fontes de uma religião genuína, mais 

pura e original, reforçando a distinção entre graça e lei, tradição e liberdade, 

conduziu-nos a perspectivas errôneas, assim como a definições de religião 

baseadas no pensamento materialista conforme atestado no século XIX19. No 

                                                           
18 Poderíamos listar outras influências fundamentais para o desenvolvimento desta perspectiva, 

especialmente do ponto de vista da filosofia da linguagem e do desenvolvimento hermenêutico. 
Abstrairemos a larga carga bibliográfica centrando nossas citações a pontos centrais: as obras de 
Paul Ricoeur e o desenvolvimento de uma teoria sobre a narrativa (RICOEUR, 1987) e o aspecto 
hermenêutico (RICOEUR, 1975; 1990), assim como o restante de sua vasta obra; a pontifícia 
comissão bíblica (PCB, 2006) e os inúmeros precursores e seguidores de suas orientações, entre os 
quais destacamos Ratzinger (POTTERRIE et alli, 1996) e Simian-Yofre (2000), respectivamente; o 
avanço de uma semiótica avant la lettre, ou seja, uma abordagem dos signos linguísticos em 
conexão com a linguagem e os meios de comunicação, assim como o surgimento de um modelo 
pragmático conforme pontuado por Wittgenstein, Pierce, Morris, Carnap e tantos outros. Deste 
modo, há que se pensar um modelo coerente de abordagem exegética, o qual leve em consideração 
não apenas os avanços dos métodos críticos, como também a perspectiva sincrônica – pensa-se em 
uma correlação entre autonomia e heteronomia, conteúdo e forma, sentimento e razão, 
transcendência e imanência, de acordo com a estética proposta por Pareyson (1997)  
19 Vale a ressalva de que estes modelos surgem em oposição ao ideal hegeliano da razão. Em sua 
tentativa de explicar o cosmo a partir da razão, portanto, do homem, Hegel propõe uma filosofia 
centrada em muitos conceitos considerados idealistas, ou seja, sem a preocupação última com o 
indivíduo em sociedade ou a própria pessoa, segundo seus críticos. Assim, as inúmeras filosofias que 
surgem em oposição ao pensamento hegeliano procuram focalizar os aspectos particulares daquilo 
que se entende por realidade. Destaca-se o materialismo histórico, o existencialismo, a psicanálise e 
a crítica de Nietzsche. Em todas estas escolas de pensamento há a tentativa de um afastamento 
gradual do pensamento universal epistemológico de Hegel. No que tange à religião encontramos 
em Feuerbach o grande mentor de uma crítica materialista, herdada e re-configurada por Marx, 
Freud e Nietzsche. Em síntese: os interesses científico-tecnológicos, somados ao empenho 
materialista em diminuir a tendência racional absolutista de Hegel, servem como um Sitz im Leben 
fecundo para os escritos dos ditos mestres da suspeita: Marx, Freud e Nietzsche. A alienação 



que tange ao pensamento escatológico, os adjetivos derivados do substantivo 

Apocalipse ganharam conotações extra-mundanas, ultra-históricas, para além 

da realidade presente – sendo esta perspectiva alvo da crítica de Nietzsche, o 

qual se opõe a este conceito de religião e conceitualização racional do cosmo20. 

Encontramo-nos diante de um problema estético: a interdependência entre 

forma e conteúdo, a qual revela o caráter apofântico daquilo que se encontra 

nos entes e para além de sua realidade material, mas adquire formas ônticas e 

ontológicas21. Soma-se a esta perspectiva universal nosso equívoco a respeito 

da linguagem poética e simbólica, consideradas em muitos aspectos sob a 

dimensão religiosa, romântica, ou surrealista – transcendental enfim. 

Resumiremos a argumentação a partir da correlação existente entre forma e 
                                                                                                                                                                   

marxista, o desamparo freudiano e o niilismo de Nietzsche expressam uma realidade na qual a 
metafísica passa a ser vista como ideologia presente na superestrutura, ilusão do inconsciente que 
se expressa sintomaticamente nos fenômenos da existência ou o nada absoluto que obscurece a 
realidade. A religião, nesta perspectiva, assume esta categorização metafísica, pois se projeta 
escatologicamente em um futuro distante da realidade presente. Cabe ressaltar, assim, as mazelas 
deste entendimento do mundo e, especificamente da religião. O pensamento de Hegel não é algo 
tão simples e facilmente determinado como poderia se supor e a religião não se resume a aspectos 
materialistas e funcionalistas como seria o desejado. Em suma: a rápida ascensão deste modelo 
crítico de pensamento cede espaço para o movimento de reencantamento do mundo.     

20 Muitas re-leituras cristãs contemporâneas procuram enquadrar Nietzsche no âmbito de um 
cristão anônimo, ou seja, um profeta que anunciou o evangelho, mesmo sem compartilhar 
efetivamente dos valores tradicionais da instituição eclesial. Este ponto de vista pode ser explicado 
pelo uso da linguagem poética e simbólica, sua crítica profunda aos modelos hierocráticos, assim 
como pela destruição de qualquer princípio que ousasse ferir a natureza humana em sua liberdade 
– fatores que o aproximam do movimento apocalíptico aqui analisado, somado ao fato do próprio 
filósofo considerar-se um profeta escatológico, ao menos metaforicamente. Afirmações como 
“Dioniso perante o crucificado”, “O cristianismo tomou o partido de tudo o que é fraco, baixo e 
fracassado; forjou seu ideal a partir da oposição a todos os instintos de preservação da vida 
saudável; corrompeu até mesmo as faculdades daquelas naturezas intelectualmente mais vigorosas, 
ensinando que os valores intelectuais elevados são apenas pecados, descaminhos, tentações”, “O 
que significa possuir aqueles conceitos mentirosos, aqueles servos da moralidade, como alma, 
espírito, livre-arbítrio, Deus, se seu objetivo é apenas o de arruinar fisiologicamente a 
humanidade?” afirmam a existência humana no presente vivenciado, não em um mundo distante e 
corroborado pela razão e pela busca conceitual, as quais buscam eliminar o niilismo e o camuflam, 
seja na filosofia, seja na religião. Assim como ponderado na nota anterior, vale ressaltar a 
necessidade de uma observação global do fenômeno religioso em si, neste caso do próprio 
cristianismo, após todas as críticas destinadas.  

21 Estamos diante de uma problemática epistemológica, ou seja, um dilema que envolve a filosofia 
e todos os saberes como um todo. A particularização das ciências da natureza e o predomínio da 
técnica implicaram uma diferenciação inexistente no mundo antigo entre a beleza e a utilidade, 
imanente e transcendente, numenon e fenômeno, essência e substância e assim por diante. A 
rejeição de modelos racionais transcendentais é apoiada pela desmistificação do cosmo e sua 
explicação científica, ao mesmo tempo em que a verdade se perde na busca analítica e, 
diferentemente do mundo grego, não se encontra mais vinculada aos entes em sua ação 
fenomenológica interagindo com o homem, mas pelo contrário, encontra-se no pensamento 
humano, o qual deduz com categorias apriorísticas ou induz a posteriori. Assim, pensa-se, 
erroneamente, em metafísica como uma realidade para além do mundo físico e não nele enraizado 
e manifestado.       



conteúdo, ou seja, pela forma o conteúdo se manifesta, sem ela o mesmo não 

pode se expressar. Evita-se o conteudismo e o formalismo pela formatividade 

(Pareyson, 1997:25-27)22. Assim como pensaremos a linguagem plural e 

múltipla da poesia como um veículo para o conhecimento23 e, principalmente 

relativo ao nosso estudo do movimento apocalíptico, um instrumento para a 

instrução e consequente ação histórica24. 

A partir da raiz israelita do Apocalipsismo podemos traçar um vínculo preciso 

entre o pensamento profético e poético – considerando, entre outras 

perspectivas literárias, a interação entre o modelo sapiencial israelita e o 

pensamento escatológico do profetismo mais recente25. De fato, ainda que a 

                                                           
22Nas palavras de Pareyson, a arte não se resume a um executar, produzir, realizar, ou ao simples 

fazer – isto não define a essência da arte. Não se resume a uma realização idealizada seguindo 
regras dadas ou predispostas. A arte é um fazer que enquanto se faz inventa o por fazer e o modo 
de fazer, isto é, a arte é um fazer no qual andam lado a lado execução e invenção. Concebe-se a arte 
executando, projeta-se fazendo, encontra-se a regra operando, ou seja, no ato de fazer a arte passa 
a existir, sem a distinção entre conteúdo e forma, mas ambos os modos operando 
harmoniosamente em conjunto.  

23 Para tanto, basta lembrar as palavras de Wordsworth, o qual percebe a poesia como um 
instrumento para o entendimento e o esclarecimento do conhecimento que todos os homens 
trazem consigo. A poesia é o sopro e o espírito mais puro de todo o conhecimento, expressão 
apaixonada que constitui o fundamento de toda a ciência. Diferentemente do homem da ciência 
que procura a verdade como um benfeitor remoto e desconhecido, nutrindo e amando na sua 
solidão, o poeta parece possuir a verdade e nela se alegra a ponto de entoar um cântico em que 
todos os homens se reconheçam e possam acompanhar. Cito: “o conhecimento, isto é, os princípios 
gerais retirados da contemplação de fatos particulares, não é senão o que foi construído pelo 
prazer, existindo em nós exclusivamente em função do prazer. O homem de ciência, o químico e o 
matemático, quaisquer que tenham sido as dificuldades e repulsas com que tiveram de lutar, 
conhecem e sentem isso.” Complementa: “o que então faz o poeta? Ele considera o homem e os 
objetos que o rodeiam agindo e reagindo uns sobre os outros, de modo a produzirem uma infinita 
complexidade de dor e prazer” (Wordsworth: 2007). Para ele o poeta contempla o cenário das 
idéias e sensações, sendo apto para suscitar comoções, as quais pela necessidade da sua natureza 
fazem-se acompanhar de júbilo.   
24 Assim como o pensamento de Wittgenstein em suas Investigações filosóficas, o teórico da 
estética da recepção assim compreende a pragmática do texto: O mundo do texto não representa a 
si mesmo, mas a um outro. Este outro constitui a possibilidade de se tornar perceptível, ao mesmo 
tempo em que provoca impressões afetivas no sujeito, causando atividades de orientação e, desta 
forma, reações sobre o mundo do texto (Iser, 2002). 

25 A comparação de Maurice Blanchot mostra-se apropriada para o entendimento desta relação 
fecunda para a nossa abordagem. A perspectiva profética do pensamento apocalíptico mostra-se 
diante da possibilidade de não haver mais história, ou seja, exterminar a existência pessoal e 
coletiva, a possibilidade histórica da interrupção do curso do tempo. Assim explicita a relação entre 
poesia e profecia: “Fala ininterrupta, sem vazio, sem repouso, que a palavra profética agarra, e, ao 
agarrá-la, consegue por vezes interromper, para que a compreendamos e, nessa compreensão, 
despertar-nos para nós mesmos. Devemos muito, portanto ao poeta, cuja poesia, traduzida dos 
profetas, soube nos transmitir o essencial: essa precipitação inicial, essa pressa, essa recusa de se 
apegar. De modo que a predição, apoiando-se na intensidade antecipadora da dicção, parece 
sempre buscar a ruptura final. Assim como em Rimbaud, gênio da impaciência e da pressa, grande 
gênio profético” (Blanchot, 2004:24). 



temática destes textos propicie o uso de imagens cósmicas, estas querem 

refletir sobre uma realidade histórica e provocar a reação humana (Vanni: 1991, 

37) diante de sua facticidade e busca por sentido. Assim, podemos adequar 

modelos de caráter mais material, como a profecia astral proposta por Malina 

(1995), a perspectivas mais hermenêuticas e interpretativas – a partir de uma 

leitura sincrônica de métodos linguísticos e da teoria literária26. Assim, anseia-se 

descrever objetivamente as características daquilo que qualificamos como 

apocalíptico – desejo antigo de Koch –, ao mesmo tempo em que não 

denegrimos o trabalho estético e a mensagem produzida pela Apocalíptica, os 

Apocalipses. Resta-nos pontuar que tanto a descrição analítica sobre a 

percepção do cosmo pelos antigos, proposta por Malina, como a descrição do 

movimento apocalíptico exegeticamente e hermeneuticamente feita por Vanni, 

não se excluem, mas se complementam, visto que o entendimento e a alteração 

da realidade cósmica, para ambos, encontram-se vinculados ao ser humano e à 

sua história. Novamente percebe-se a necessidade de re-configuração de nosso 

sistema epistemológico, portanto, particularmente nossa abordagem 

metodológica.  

Por ora, faz-se evidente pontuarmos a necessidade de um estudo profundo das 

abordagens literárias, assim como um estudo antropológico e historiográfico a 

respeito da ação dos símbolos na realidade pessoal e coletiva da sociedade. 

Diante do pensamento apocalíptico há uma passagem do lógico para o 

ontológico e este consequentemente para o pragmático, ou seja, há uma 

ruptura com uma visão de mundo na qual o cosmo é explicado racionalmente 

para uma realidade mais subjetiva e, portanto, pessoal. Evita-se a explicação 

particular e unívoca da realidade para uma compreensão dos infinitos âmbitos 

possíveis de serem imaginados. O símbolo reúne os inumeráveis aspectos da 

percepção humana diante da realidade, projeta o receptor na direção indicada 

                                                           
26 Destacamos o trabalho do Pe. Pedro Paulo dos Santos, A linguagem profético-Apocalíptica: 
leitores e textos numa visão inusitada do cosmos e da história humana (dos Santos, 2008), no qual 
pontua que na linguagem Apocalíptica a ‘simbolização’ do cosmos através do desvio funciona a fim 
de expor a dinâmica da realidade envolvida pela perspectiva do Cristo trans-histórico. A partir da 
experiência estética o inefável passa a ser possível de ser pronunciado, ouvido e tocado; aquilo que 
não poderia ser dito, mostra-se como a verdadeira substância de todas as falas, conforme 
analisamos recentemente em um escrito encaminhado ao departamento de Letras da UERJ (de 
Assis, 2009). A linguagem simbólica rompe com a perspectiva funcional da linguagem, assim como 
salienta Blanchot sobre a poesia: “A poesia pela ruptura que produz, pela tensão insustentável que 
cria, só pode desejar a ruína da linguagem, mas esta ruína é a única chance que ela tem de se 
realizar, de se tornar completa às claras, sob os dois aspectos, sentido e forma, sem os quais é 
apenas longínquo esforço em direção a si mesma” (Blanchot, 1997: 58). 

 



por um modelo metafórico a partir dos sinais sagrados reunidos em torno da 

expressão simbólica. A ação literária, simbólica e poética, não procura ausentar 

o homem do mundo, pelo contrário, visa lançá-lo no mesmo, ainda que este 

seja um novo cosmo – recriado e re-configurado conforme a imagem do desejo 

humano, à semelhança de sua esperança. Quanto ao gênero Apocalipse 

destacamos: 

Na descrição poética do mundo, na perspectiva do texto (da 

experiência) Apocalíptica, interessa ressaltar a novidade. Por isso, é 

preciso ‘violentar’ a inércia da percepção, radicalizar a possibilidade 

de ‘sentido’ das palavras. Pois, estas estão a serviço da visibilidade 

do imperceptível, da audibilidade do inaudito, da auscultabilidade do 

indizível. Da imagem se oferece uma catapulta para dentro do 

mistério, do intrigante. A reação estética do leitor, que rodeia o texto, 

é se envolver no ‘realismo mágico’ da linguagem, entre o pânico da 

viagem e do arrepio e o êxtase da realidade que foi transfigurada. In 

sensus theologicus tocamos as ‘teophanias’. Quanto maior for a 

alteração de percepção da realidade, mais próximos do objetivo do 

autor. O texto torna-se ícone, pela estranheza frente à realidade 

empírica, da presença aproximada de Deus. A criação quanto mais 

abalada em sua estrutura ‘cósmico-matemática’, melhor exprime, o 

que há de novo: o encantamento de uma nova chance de vida! Por 

isso a análise literária do efeito estético do texto apocalíptico não se 

mede pela decodificação’ mas, ao contrário, pela capacidade textual 

de operar a estranheza, e suscitar uma operação semântica baseada 

na consciência de estarmos diante da ação da palavra em sua 

‘katársis’. (dos Santos, 2008) 

O ficcional não quer apenas descrever o cosmo e a realidade estabelecida 

objetivamente, mas ver os mesmos transformados: a partir da invenção 

poética, o que não existia passa a ser experimentado no presente que ainda não 

veio, isto é, o futuro27. O sentido do texto não se encontra nele mesmo, ou na 

                                                           
27 Conforme havíamos salientado acima a re-definição de nossa percepção sobre o tempo 
possibilita-nos outro entendimento da realidade e, em particular, da mentalidade Apocalíptica. O 
conceito de tempo agostianiano, por exemplo, rompe com o pensamento linear proposto pela 
concepção moderna centrada na descrição da natureza. Desta forma, o fictício ganha contornos 
escatológicos, pois anuncia uma realidade próxima e a transformação do atual para aquilo que se 
encontra em potência. Assim afirma Iser: “O fictício nos possibilita nos irrealizarmos para garantir à 
irrealidade do mundo do texto a possibilidade de sua manifestação, então, pelo menos 



realidade histórica por ele descrita, mas no leitor/ouvinte que re-significa e re-

configura o texto, sua percepção e todas as coisas à sua volta. O imaginário 

provoca no receptor o anseio pelo sentido, a fim de que o acontecimento 

proposto seja conduzido ao conhecido, isto é, a fantasia requer sentido dentro 

da realidade histórica do receptor e somente a partir dela pode-se efetivamente 

pensar os efeitos da pragmatização operada pelo imaginário. Foucault, 

analisando a raiz da sexualidade no mundo contemporâneo, associando-a à 

morte de Deus, e a partir de um anseio de superação constante de seus limites, 

relaciona normativamente às palavras o desejo expresso no conceito do super-

homem: não podemos impunemente acrescentar à linguagem palavras que 

ultrapassem todas as palavras. Assim, analisa a necessidade da transgressão na 

linguagem:  

“Talvez um dia ela pareça tão decisiva para a nossa cultura, tão 

oculta em seu solo como quanto o fora outrora, para o pensamento 

dialético a contradição. Mas, apesar de tantos signos esparsos, a 

linguagem está quase inteiramente por nascer onde a transgressão 

encontrará seu espaço e seu ser iluminado” (Foucault, 2006a: 32)28.  

                                                                                                                                                                   
estruturalmente, nossa relação com o mundo do texto terá o caráter de acontecimento”. A poesia 
rompe com a linearidade e a contingência da história. Diante de sua enunciação ou leitura há o 
encontro com a realidade ainda em potência. Iser conclui: “e através do caráter de acontecimento, 
o imaginário se converte em experiência” (Iser, 2002). Somente pode haver experiências no atual, 
sendo assim o imaginário se atualiza no presente que ainda não está e tão logo chegue deixará de 
existir.   

28 A linguagem Apocalíptica anseia o infinito que se manifesta no finito (De Assis: 2009), quer a 
transgressão das formas e das substâncias, pois a partir da destruição do comum e da instauração 
do inusitado a força transformadora da realidade se manifesta. Há um desconforto epistemológico, 
existencial, poético e ontológico, não há como evitá-lo. Apenas com ele e não apesar dele a poiésis 
pode nos ajudar a transcender potencialmente nosso ser em ato. Ainda que a lógica baseada no 
princípio da não-contradição seja abandonada, a experiência com a linguagem e pela linguagem não 
pode ser evitada. Assim nos diz Foucault: “Esse ‘embaraço com palavras’ onde se encontra presa 
nossa filosofia e de que Bataille percorreu todas as dimensões talvez não seja a perda da linguagem 
que o fim da dialética parecia indicar: ele é antes o próprio aprofundamento da experiência 
filosófica na linguagem e a descoberta de que é nele e no movimento em que ele diz o que não 
pode ser dito que se realiza uma experiência do limite tal como a filosofia, agora, deverá pensá-la” 
(Foucault: 2006b, p.46). Como havíamos antes pontuado, a linguagem Apocalíptica encontra sua 
força universal – neste contexto de Foucault, filosófica – quando se propõe a tratar do imensurável, 
dos limites, do infinitesimal e seus derivados, inclusive, paradoxais. Deste modo, a linguagem 
poética ao ansiar e moldar o infinito em um ato de transgressão (De Assis: 2009), vai além das 
certezas empíricas e possíveis de experimentação, mas também se embaraça na tentativa de 
abarcar o incomensurável, assim como a linguagem Apocalíptica em sua tentativa de descrever o 
Absoluto em interação com a realidade. Sobre a transgressão salienta Foucault: “A transgressão é 
um gesto relativo ao limite; é aí, na tênue espessura da linha, que se manifesta o fulgor de sua 
passagem, mas também sua trajetória na totalidade, sua própria origem. A linha que ela cruza 
poderia também ser todo o espaço. O jogo dos limites e da transgressão parece ser regido por uma 
obstinação simples: a transgressão transpõe e não cessa de recomeçar a transpor uma linha que, 



 

A linguagem Apocalíptica visa à transgressão do real, encontrando seu espaço 

e sua iluminação no receptor e no pragmatismo fornecido pela mensagem. Seria 

possível pensarmos esta característica transgressora, comum ao âmbito 

apocalíptico, em diversos autores da literatura – salienta-se a respeito da 

universalidade do desejo apocalíptico e as multiformes apresentações do 

Apocalipse, pois estes refletem a respeito do homem e de seus anseios mais 

profundos, assim como sobre sua mensagem a partir de uma forma 

singularmente poética e simbólica, nunca de maneira particular, mas articulada 

na totalidade. Shakespeare29, Dante30, Calvino31 e Borges seriam alguns bons 

exemplos literários para explorarmos esta temática, contudo, 

emblematicamente concluiremos com uma citação do último: 

                                                                                                                                                                   
atrás dela, imediatamente se fecha de novo em um movimento de tênue memória, recuando 
novamente para o horizonte do intransponível. Mas esse jogo vai além de colocar em ação tais 
elementos: ele os situa em uma incerteza, em certezas logo invertidas nas quais o pensamento logo 
se embaraça por querer apreendê-las” (Foucault, 2006a: 32). A linguagem Apocalíptica opera pela 
transgressão, no romper de uma linha bastante fina ou inexistente entre humano e divino, mas que 
abarca o espaço como um todo. Exatamente pelo perpassar das diferenças, pela transposição 
dinâmica dos pólos em questão que o homem pela poética pode projetar esperanças utópicas no 
horizonte de seu presente.   

29 Os sonetos de Shakespeare seriam bons exemplos, dentre os quais destacamos o CVII: “Not my 
own fears, nor the prophetic soul / of the wide world dreamming on things to come, / Can yet the 
lease of my true love control, / Suppos’d as forfeit to a confin’d doom. / The mortal moon hath her 
eclipse endur’d / And the sad augurs mock their own presage; / Incertanties now crown themselves 
assur’d, / And peace proclaims olives of endless age. Now with the drops of this most balmy time / 
My love looks fresh, and Death to me subscribes, / Since spite of him I’ll live in this poor rhyme, / 
While he insults o’er dull and speechless tribes. / And thou in this shalt find that monument, When 
tyrants’ crests and tombs of brass are spent” (Shakespeare, 1975). Os sonhos proféticos não se 
referem a um mundo por vir e mesmo diante da incerteza a paz proclama oliveiras que não terão 
fim – antagonismo presente no autor, visto que o ser descrito anseia pela vida presente na carne e 
somente a morte se apresenta.  

30 Basta termos uma ideia geral sobre a Divina Comédia e selecionarmos alguns trechos que esta 
inferência se fará evidente. Por exemplo, no primeiro canto, no qual o poeta ergue os olhos e 
observa os seres celestes, como João, o visionário do Apocalipse neo-testamentário; do mesmo 
modo temos o encontro com o inenarrável diante da contemplação divina, característica típica da 
linguagem Apocalíptica: “Para narrar o que vi, a voz humana é mais falha do que o balbuciar de uma 
criança que ainda se nutre no seio materno”. Assim como Borges no conto La escritura del dios 
(Borges, 2005), Dante observa o divino como um círculo, para este trino, para o outro infinito, mas 
ambos mostram a impossibilidade da linguagem humana em apreender àquilo que vêem no 
encontro com o sagrado (Dante, 2002). 

31 Em Calvino poderíamos destacar a literatura fantástica, a exemplo de seu Visconde partido ao 
meio (Calvino, 1996). Neste trabalho, Calvino descreve de maneira inusitada o mundo 
contemporâneo, no qual percebe o homem mutilado, alienado e neurótico, distante da harmonia 
desejada. Este livro é um belo exemplo das possibilidades fornecidas pela literatura fantástica e 
surrealista, isto é, como aspectos distantes do senso comum, ou da realidade física, podem elucidar 
a situação humana e almejar uma transformação – esta que pode ser observada no final do conto, 
no momento em que o autor une o visconde, tanto seu lado maquiavélico como sua outra metade 
excessivamente boa agora podem se harmonizar na procura de um homem integral.   



Un hombre se confunde, gradualmente, con la firma de sua destino; 

um hombre es, a la larga, sus circunstancias. Más que um decifrador 

o um vengador, más que un sacerdote del dios, yo era um 

encarcelado. Del incansable laberinto de sueños yo regresé como a 

mi casa a la dura prisón. Bendije la humedad, bedije su tigre, bendije 

al agujero de luz, bendije mi biejo cuerpo doliente, bendije la tiniebla 

y la piedra. Entonces ocorrió lo que no puedo olvidar ni comunicar. 

 Ocurrió la unión con la divindad, con El universo (no sé si estas 

palabras difieren). El éxtasis no repite sus símbolos; hay quien há 

visto a Dios em um resplandor; hay quien lo há percibido en una 

espada o en los círculos de uma rosa. (Borges, 2005: 147-153) 

 

As diferenças são evidentes e claras ao analisarmos todos estes autores 

arbitrariamente. Contudo, há um núcleo comum: o uso da linguagem fantástica, 

dos símbolos e sua ação na construção histórica contemporânea. Termina 

Borges proclamando tudo o que viu e como o universo passou a fazer sentido 

diante de sua revelação, tanto sentido encontrou em todas as coisas que apenas 

lhe restou o silêncio – ponto final das dualidades, sintetizador das diferenças. 

Contudo, diferentemente do sacerdote no conto de Borges, o profeta, clássico 

ou apocalíptico, não pode sustentar a ausência da palavra, pois sabe que a 

mesma possui caráter apofântico, revelando tanto a si mesmo como ao próprio 

Absoluto, o qual se estreita entre silêncios e sons. A poiésis apofanticamente 

aproxima-se dos textos apocalípticos ao re-inventar o kosmos.  

Considerações finais: Universalidade Poética e substância Apocalíptica 

Mostra-se clara a necessidade de novas abordagens exegéticas nos estudos 

dos textos antigos, em particular naqueles vinculados ao universo da pesquisa 

bíblica. Tal questão, pouco debatida, é iniciada aos poucos e em diferentes 

perspectivas, ou seja, não possuem uma sistematização precisa de todas as 

pesquisas particulares. Abordagens literárias, históricas, sociológicas, 

antropológicas e assim por diante são feitas de maneira isolada, contudo, o 

universo apocalíptico nos motiva como nenhum outro a explorar uma com-

plexidade de perspectivas. Assim, destacou-se neste trabalho em grande parte a 

abordagem literária, porém ao adentrarmos este universo rapidamente fica 

evidente a necessidade de uma perspectiva filosófica, cultural, psicanalítica e 

assim por diante. Necessita-se de uma correlação entre os métodos diacrônicos 



e sincrônicos, assim como uma pesquisa epistemológica que nos auxilie no 

caminho muitas vezes tortuoso e cheio de engodos da transdisciplinaridade.  

Ao final desta breve apresentação percebe-se que a mentalidade Apocalíptica 

não se encontra associada a realidades marcadas somente pela miséria. Pelo 

contrário, carrega consigo o desejo de transcendência, o qual é acentuado em 

sociedades marcadas pela imanência ou por necessidades contingentes. Deste 

modo, o uso do poético pode nos ajudar a perceber as similaridades entre o 

pensar apocalíptico do período bíblico e o des-velar literário em outros períodos. 

O modelo triplo entre Apocalíptica, Apocalipse e Apocalipsismo tem seu paralelo 

de maneira geral nas escolas filosóficas e em movimentos literários, sendo, 

portanto, uma boa base para comparações futuras. Deste modo, pesquisa-se a 

respeito do cosmo, sua percepção na Antiguidade e como tais questões 

interagem com a mentalidade do judaísmo tardio – concomitante ao 

desenvolvimento da Apocalíptica. Um belo exemplo é o Pneuma dos estóicos.   

Deseja-se, portanto, misturar a ponto de não se distinguir com clareza a 

linguagem poética e sua vertente Apocalíptica, de tal modo que diante deste 

embaraço – parecido com o de Koch no início das pesquisas Apocalípticas – seja 

possível diferenciar tais características. Deste modo, procura-se entender a 

interdependência entre a forma e o conteúdo, a força vital e substancial dos 

textos apocalípticos, assim como o mecanismo simbólico e poético visto como 

essência sem a qual esta vertente não pode ser manifesta em sua plenitude e 

abertura fundamental. Associar o pensamento apocalíptico a outros momentos 

quer apontar para o pensamento basilar presente no gênero Apocalipse, isto é, 

como a partir de outras formas literárias, em outros períodos históricos, desejos 

similares ao presente na mentalidade Apocalíptica propiciaram novos gêneros de 

acordo com o seu período histórico. Aponta-se, deste modo, para a 

universalidade de uma dada substância. Assim, afasta-se necessariamente como 

causa necessária um tempo de crise para o desenvolvimento desta literatura, 

destacando a especificidade de cada período histórico. O vigor apocalíptico 

transcende tanto a movimentos históricos como a gêneros literários, porém tem 

seu substrato específico nos movimentos judaicos e cristãos, também assim em 

seus respectivos textos – objetos de nossa análise historiográfica, sociológica, 

literária e teológica. Deseja-se, por fim, sem entrar em minúcias, salientar a 

necessidade do uso da poiésis no desenvolvimento literário dos Apocalipses, 

sem a qual estes não existiriam. A poiésis é fundamental não apenas na 



essência, mas na substância de todas as perspectivas envolvidas nesta 

pesquisa.  

 

BIBLIOGRAFIA: 

ALBERTZ, Rainer. Historia de la religion de Israel em tiempos del Antiguo 

Testamento: desde el exilio hasta la época de los Macabeos. Vol. II. 

Madri: Trota, 1999. 

ALIGHIERI, Dante. A Divina comédia. São Paulo: Nova Cultural, 2002. 

AUNE, David E. Prophecy in Early Christianity and the Ancient 

Mediterranean world. Michigan: Eerdmans Pub. Co., 1983. 

BENJAMIN, Andrew. A filosofia de Walter Benjamin: destruição e 

experiência. Rio de Janeiro: Jorge Zahar editor, 1997.  

BLANCHOT, Maurice. O Mistério das Letras. In: A Parte do Fogo. Rio de 

Janeiro: Rocco, 1997. 

___________________. O Livro por vir. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  

BORGES, Jorge L. El Aleph. Buenos Aires: Emecé Editores, 2005. 

BUBER, Martin. The way of response. New York: Schocken Books, 1966 

CALVINO, Ítalo. O Visconde partido ao meio. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1996. 

CHARLES, R. H. The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old 

Testament. 2 vols. Oxford: Clarendon Press, 1913/1963. 

COLLINS, John. The Apocalyptic Imagination: An Introduction to the 

Jewish Matrix of Christianity. New York: Crossroad, 1984. 

COLLINS, John (Ed.). Apocalypse: the morphology of a genre. Atlanta, 

Semeia, v.14, Society of Biblical Literature, 1979. 

_____________. Seers, Sibyls, and sages in Helenistic-Roman Judaism. 

Danvers: Brill, 1997.  

DE ASSIS, Jean. Entre infinitos e particulares: uma poética hermenêutica do 

Infinito. In: Telófases Mediterrâneas: os limites do literário sob a égide 

do Farol. 1.ed. Rio de Janeiro: Horus Educacional, 2009 (anais eletrônicos). 

FOUCAULT, Michel. Prefácio à transgressão. In: MOTTA, Manoel Barbosa. 

Estética, literatura, pintura, música e cinema. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2006, pp.. 

___________________. A linguagem ao Infinito. In: MOTTA, Manoel Barbosa. 

Estética, literatura, pintura, música e cinema. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2006, pp. 



GOTTWALD, Norman. As tribos de Yahweh. São Paulo: Paulus, 2004 

HANSON, Paul D. Apocalypse, genre; Apocalypticism. In: CRIM, Keith (Ed.). The 

interpreter’s dictionary of the Bible. Nashville: Abingdon Press, 1976. 

 ______________. The dawn of apocalyptic. Revised edition. Philadelphia: 

Fortress Press, 1979. 

HELLHOLM, David. Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near 

East: Proceedings of the International Colloquium on Apocalypticism. Uppsala: 

August 12-17, 1979.  

HORSLEY, Richard (org.). Paulo e o império: religião e poder na sociedade 

imperial romana. São Paulo: Paulus, 2004. 

ISER, Wolfgang. Os atos de fingir ou o que é fictício no texto ficcional. In: LIMA, 

Luiz Costa. A Literatura em suas Fontes. Vols 1-2. 3.ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2002. 

KOCH, Klaus. The Rediscovery of Apocalyptic. Naperville: Allenson, 1972. 

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história, cultura e 

religião do período helenístico. São Paulo: Paulus, 2005. 

VÍLCHEZ LÍNDEZ, José. Sabedoria e sábios em Israel. São Paulo: Loyola,    

1999. 

MALINA, Bruce. On the Genre and the message of revelation: star visions 

and Sky journeys. Massachusetts: Hendrickson Publishers, 1995. 

PAREYSON, Luigi. Os problemas da estética. São Paulo: Martins fontes, 1997. 

PONTIFÍCIA COMISSÃO BÍBLICA. A interpretação da Bíblia na Igreja. São 

Paulo: Paulinas, 2006. 

RATZINGER, Joseph. Interpretação bíblica em crise. In: POTTERIE, Ignace et 

alli. A exegese cristã hoje. Petrópolis: Vozes, 1996. 

RICHARD, Pablo. Apocalipse: reconstrução da esperança. Petrópolis: Vozes, 

1999. 

RICOEUR, Paul. Hermeneutica y estruturalismo. Buenos Aires: Associación 

Editorial La Aurora, 1975.    

_____________. Tempo e Narrativa. Tomo III. Campinas: Papirus, 1987.  

_____________. Interpretação e ideologias. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 

1990. 

ROWLEY, H. H. The Relevance of Apocalyptic: A Study of Jewish and 

Christian Apocalypses from Daniel to the Revelation. New York: Harper 

and Brothers, 1955. 

ROWLAND, Christopher. The Open Heaven: A Study of Apocalyptic in 

Judaism and Early Christianity. New York: Crossroad, 1982 



RUSSELL, D. S. The Method & Message of Jewish Apocalyptic. Philadelphia: 

Westminster Press, 1964. 

SANTOS, Pedro Paulo A. dos. A linguagem profético-Apocalíptica: uma visão 

inusitada do Cosmos e da história humana. In: GARCIA, Flávio (org.). III Painel 

"Reflexões sobre o insólito na narrativa ficcional": o insólito na literatura 

e no cinema – comunicações.  – Rio de Janeiro: Dialogarts, 2008.  

SHAKESPEARE, William. The complete works of William Shakespeare. New 

York: Avenel Books, 1975. 

SIMIAN-YOFRE, H. Metodologia do Antigo Testamento. São Paulo: Loyola, 

2000. 

SKA, Jean L. Introdução à leitura do Pentateuco – chaves para a 

interpretação dos cinco primeiros livros da Bíblia. São Paulo: Loyola, 

2003. 

STONE, Michael. The Book of Enoch and Judaism in the Third Century B.C.E. In 

The Catholic Biblical Quarterly, Washington, v.40, n.4, pp. 479-92, 1978. 

VANNI, Ugo. L’Apocalisse. Ermeneutica, esegesi, teologia. Bologna: EDB, 

1991. 

VON RAD, Gerhard. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: ASTE/ 

Targumin, 2006. 

WILLETT, Tom. Eschatology in the Theodicies of 2 Baruch and 4 Ezra. 

Sheffield: JSOT Press, 1989. 

WORDSWORTH, William. Prefácio à segunda edição das baladas líricas. In: 

SOUZA, Roberto. A idéia de poesia e arte, reflexões oitocentistas anglo-

norte-americanas. Rio de Janeiro: Caetés, 2007. 

 

 

 

 

 

 


