
 1

Mitos de resistência e conflitos de realidades na antiguidade: uma 
reflexão comparativa entre o cristianismo gnóstico e o cristianismo em processo 
de oficialização 

 
 

 Luciano José de Lima∗ 

http://lattes.cnpq.br/0085376206397192 

 

 

Resumo 

Neste ensaio apontamos que os mitos possuem aspecto de legitimação ou 
questionamento de realidades sociais, e observamos de fundação do mundo e das 
origens cristãs conforme apropriado pelo chamado cristianismo ortodoxo e por grupos 
ligados ao gnosticismo cristão cujos textos se encontram na biblioteca Nag Hammadi. 
Acreditamos que o lugar de seus redatores ou guardadores reflete realidades em 
conflitos e que os mitos presentes nas narrativas são reafirmações significativas de 
modelos de realidade. 

 

Palavras-chave: Antiguidade - Cristianismo - Mito – Gnosticismo 

 

Abstract 

In this essay we point out that myths have aspect of legitimation or questioning of 
social realities, and we see the foundation of the world and of Christian origins as 
appropriate by the so-called orthodox Christianity and Gnosticism by groups linked to the 
Christian texts found at Nag Hammadi library. We believe that the place of its editors or 
keepers reflects realities in conflict and that myths present in significant restatements 
narratives are models of reality. 

Key words: Antiquity – Christianity – Myth – Gnosticism      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
∗ Bacharel em Teologia pela Universidade Metodista de São Paulo (UMESP) e Mestre em História Comparada 
pelo PPGHC da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Membro do Núcleo de Estudos Estratégicos 
(NEE/UNICAMP) através do gripo de pesquisa Arqueologia Histórica. 

http://lattes.cnpq.br/0085376206397192


 2

Sobre a forma de ordenar a história e as leituras mitificadas do passado 

 

Conforme o pensamento de Marshal Sahlins (2003: 7) “a história é ordenada 
culturalmente de diferentes modos nas diversas sociedades”, isto é, a forma de 
organização da história, pensada como um empreendimento humano, obedece a padrões 
culturais, além de sofrer influências de caráter social, político e econômico. Concepções 
de mundo e relações de poder, questões infra e supra-estruturais contribuem quanto às 
formas do labor historiográfico (Badillo, 2003: 10 – 11). 

A história do pensamento ocidental, tradicionalmente organizada e em certa 
medida sacralizada pela modernidade, é rica em significativos exemplos do que acima 
afirmamos. André Chevitarese (2003: 51) recorda-nos uma constatação que pode ser 
feita em alguns livros didáticos, ou ainda observada na expectativa de alunos dos cursos 
de história antiga de algumas universidades. A concepção de história é fortemente 
marcada por uma lógica dual, na qual vemos protagonizada uma batalha entre mitos e 
logos, da qual o último sai vitorioso sobre o primeiro. Assim, o mito continua a 
sobreviver apenas entre os ingênuos e menos racionais. Idéias bem ao gosto de leituras 
positivistas e suas compreensões acerca da razão. 

Esta forma de leitura da história é bem mais moderna do que se costuma 
imaginar. Através desta perspectiva, quando aplicada à história antiga, os gregos são 
todos apresentados como sinônimos de Sócrates, e os camponeses de Atenas tornaram-
se leitores de Platão. Além de uma redução da polis a espaço urbano, desconsiderando as 
noções espaciais de chora e asty na Grécia.1 Conforme Chevitarese (Idem) esta também 
é uma forma mitificada de ler a história, mesmo que ideologicamente deprecie a 
concepção mítica do mundo antigo. As reflexões da história cultural, como aquela 
proposta por Peter Burke, fortalece estas nossas ponderações quanto à idéia de a história 
ter muito de projeção de valores sobre o passado do que pretensiosas descrições 
objetivas. Com o que concorda Lucien Febvre ao afirmar que chaque époque se fabrique 
mentalment sas representation du passé historique, isto é: “Cada época constrói 
mentalmente para si sua representação do passado histórico” (Apud Burke, 2005: 127); 
ou Crossan quando conceitua história como o passado reconstruído interativamente pelo 
presente (Crossan, 2004: 60). 

Sem querer confundir história e mito, mas para uma discussão coerente tanto 
sobre historiografia, quanto à contribuição do discurso mítico para legitimar modelos 
sociais, cabe considerar o papel que a recepção, ou os usos do passado, exercem na 
construção do discurso historiográfico e na afirmação de categorias sociais e políticas. 
Pedro Paulo Funari e Margareth Rago (2008: 15) apresentam um texto interessante no 
qual discutem como a construção moderna da noção de cidadania contou com modelos 
apropriados da antiguidade grega e romana. O passado fora tomado para naturalizar 
relações sociais no presente, a história aparece como legitimadora dos padrões da 
sociedade burguesa da modernidade. O mesmo vale para a construção dos conceitos de 
identidade nacional e de herança cultural conforme Hingley (Apud Funari, 2008: 9).  

Marilena Chauí fala de mitos fundadores evocados na organização das idéias sobre 
identidade nacional (Chauí, 2001: 9). O mito, neste caso legitima um paradigma 
ancorado no passado compartilhado da pátria. Também serve como sistema de 
classificação de identidades étnicas, como observou Kathryn Woodward em sua análise 
dos conflitos entre sérvios e croatas (2002: 7). Algo similar pode ser observado no 
trabalho do historiador Glaydson José da Silva que mostra o notório trabalho de 
apropriação do passado por regimes totalitários para defender seus projetos de 
nacionalidade (Silva, 2007: 18), destacando o caso do regime de Vichy na França entre 
1940 e 1944. O passado gaulês e romano era discursivamente elaborado para criar uma 

                                                 
1 Na Grécia antiga nem todas as poleis possuíam uma asty(espaço urbano), mas todas eram dotadas de 
chora(espaço rural). Existe uma compreensão equivocada que equipara a polis (cidade) com um grande espaço 
urbano. Essa é uma compreensão bastante tardia.  



 3

identidade, esta por sua vez era herdeira de um passado fantástico. Ou seja, existem 
formas de classificação que apelam, por meio de perspectivas essencialistas a afirmações 
tanto da história, quanto da biologia, e até economia, de modo mitificado para 
estabelecer verdades fixas e padrões legítimos de realidade. Não é raro que movimentos 
étnicos, religiosos ou nacionalistas reivindiquem uma cultura ou história essencial, 
partindo de um passado construído miticamente para fundamentar sua identidade.  

Se inserirmos o conceito de mito na esfera dos conflitos políticos como um 
sistema simbólico que expressa, dentro de um contexto histórico e cultural, a cosmovisão 
e mesmo um projeto de poder, verificaremos que ele não está morto na linguagem 
mesmo da contemporaneidade. Isso é demonstrado também pelo cientista social Luis 
Felipe Miguel em suas análises da relação entre o mito e o discurso político a partir das 
campanhas eleitorais no Brasil de 1994 (Miguel, 2000: 93).    

Esta oposição entre o mitológico e o racional, marcante da ocidentalidade pós-
iluminismo, acabou por desconsiderar a importância do mito, mas não o baniu, pois 
concepções míticas ainda continuam a ter papel na construção de significados. Não 
apenas nos quadros de experiência religiosa, embora seja no caso desta última que 
queremos dedicar nossa atenção neste texto. 

 

 

Mito 

 

O Mito como sistema de significado, forma estruturada e estruturante (Bourdieu, 
2005: 8), com papel importante na sociedade, deve ser levado a sério na pesquisa 
histórica. Não podemos olhá-lo simplesmente como uma etapa primitiva superada pela 
razão. Isto posto, queremos entender o papel dos mitos em sociedades antigas, quanto 
ao seu caráter legitimador ou questionador do cosmos-realidade. E como conflitos míticos 
podem ser vislumbrados e interpretados entre diferentes cristianismos da antiguidade, 
especialmente entre o chamado cristianismo constantiniano e o gnosticismo cristão.  

Mito, entendido aqui como sistema cultural, reflete a cosmovisão de um grupo 
humano, como este entende a si mesmo, os outros, bem como o mundo em que se 
insere, enfim a natureza de seu cosmo/ordem.  Tem grande importância neste sistema, o 
papel das narrativas que por gerações transmitem os conteúdos referenciais que 
constroem e/ou objetivam a realidade.   

Para Mircea Eliade (1992: 12) o mito é um transmissor de paradigmas, modelos 
exemplares ou arquétipos que estruturam de modo significativo o mundo e as 
atividades/papéis neste. O sentido encontra-se ancorado no Princípio (Arché). O(s) 
relato(s) do tempo primordial apresenta(m) a realidade como desdobramento do 
arquétipo celestial na objetivação da sociedade. Nesta ancoragem vemos repetidas de 
forma mimética as práticas ab origine dos deuses, heróis ou ancestrais. Embora seja uma 
realidade cultural complexa (Eliade, 1986: 11), podemos afirmar que uma característica 
dos mitos está no relato fundador, ocorrido em um tempo primordial, uma história 
sagrada que procura conferir sentido à realidade. Ou em outras palavras, o discurso 
mítico relaciona a realidade definida humanamente a uma realidade última, dando àquela 
um status cósmico. Voltar às origens ou atualizá-las ritualmente pode servir à 
legitimação de uma ordem ou à contestação desta. A referência mítica remete aos inícios 
do mundo, ou também de uma dinastia, de um movimento religioso, de um tipo de 
planta etc.  

Por exemplo, algumas cidades antigas tinham protótipos divinos, cidades 
babilônicas encontravam seus modelos exemplares em constelações. Nínive havia sido 
construída por ordem de Senaqueribe conforme o modelo delineado a partir das estrelas 
de eras distantes, pelos textos do paraíso das estrelas (Apud Eliade: 20). Assim como 



 4

podem ser encontradas referências à cidade de uma Jerusalém celestial que precede 
aquela construída pela mão humana (Apocalipse Siríaco de Baruc II. 4, 2-7).   

Grandes governantes, cujas histórias são narrativas míticas para reforçar o seu 
poder como propaganda deste e de sua dinastia. Crossan sita dois exemplos importantes 
sobre César. O primeiro refere-se à Vida dos Césares escrita por Suetônio, na qual é 
relembrado que no contexto em que os cristãos narram a concepção o nascimento divino 
de Jesus, não faltavam narrativas sobre as origens divinas do imperador. O segundo 
refere-se a um texto mais antigo e mais conhecido, a saber, A Eneida de Virgílio, cuja 
narrativa liga Júlio César e Octavio (Augusto) aos acontecimentos narrados na Ilíada de 
Homero, apresentando o clã juliano a Enéias, filho divino-humano de Anquises e a deusa 
grega Afrodite. Iulo, filho de Enéias, migra com seu pai para a Itália, dando a César uma 
origem mítica. Bela poesia, mas também bela propaganda imperial. Como disse Crossan 
poema que unia o céu e a terra, ligava Tróia a Roma e atribuía ao povo romano a ao 
principado augustano origem divina e destino mítico (Crossan, 2004: 23). 

Na investigação sobre a história do cristianismo, julgamos importante que se 
considere que as comunidades, a partir de suas experiências religiosas, produzem 
incorporam e re-elaboram narrativas míticas das origens do mundo e das origens de seu 
grupo, reservando na história dos seguidores e das seguidoras de Jesus um lugar 
privilegiado. 

Concordamos que o cristianismo teve diversas origens, o que nos permite falar em 
cristianismos. Assim destacamos aqui dois tipos que mesmo internamente não eram 
homogêneos, mas que chamados respectivamente como cristianismo constantiniano 
(Richard, 1995: 7-8) ou ortodoxo e cristianismo gnóstico. Com a ascensão de 
Constantino em 306 d.C. ao trono imperial romano o cristianismo foi aos poucos adotado 
como religião até mais tarde tornar-se oficial no final do século IV d.C. (Layton, 2002: 
XVII). Tal afirmação não é adotada aqui para excitar a curiosidade pública em torno de 
teorias de conspiração, ao gosto das obras de Dan Brown, mas para destacar que até a 
ascensão de Constantino não dá para afirmar a existência de um cristianismo unívoco, 
mas vários afluentes com faces culturais peculiares. Claro que desde o século II(senão no 
século I) já não faltavam esforços por um modelo padronizado de cristianismo, conforme 
vemos em Irineu de Lion e Hipólito de Roma no século II, mas também encontramos 
expressões da experiência cultural e religiosa em torno de narrativas sobre Jesus 
bastante distintas da chamada proto-católica, dentre as quais encontramos outras 
expressões de judeu-cristianismo e de gnosticismo cristão (Garcia Bazán, 2002: 7-8). 

 Embora tenhamos iniciado nossa definição de mito com as contribuições do 
pensamento de Mircea Eliade, entendemos o mito, como fizemos notar, dentro da ótica 
de Pierre Bourdieu, que o considera um sistema simbólico, instrumento de conhecimento 
e construção do mundo (Bourdieu, 2005:8). A isso agregamos a definição de Ched Myers 
que o considera como um discurso significativo dentro de um determinado sistema 
cultural e político (Myers, 1992: 40) O discurso refere-se aos vários sistemas simbólicos/ 
linguísticos e narrativos utilizados no âmbito das comunicações humanas. Assim, um 
mito funda as origens, fortalece os fundamentos como elemento de coesão social. 

Postulamos que os mitos cumprem um papel de afirmação de identidades no 
cristianismo, pois esta última tem sua variação conforme a convicção acerca de suas 
origens (Gebara, 2008: 11) tidas como paradigmas de organização. O discurso sobre as 
origens do cristianismo, ou do próprio cosmo, fortalece o discurso identitário do grupo 
que o produz. Através dele, reforçados por práticas e rituais, se autodefinem, criando 
relações de diferenciação e compartilhamento.  Ao cumprir o papel de definidor de uma 
identidade legítima, essencializada, o mito confere ao grupo a força para, nas relações de 
poder, se impor ou resistir à imposição. Atrás dos discursos míticos estão mecanismos 
sociais com suas implicações políticas.  

 

 



 5

Mitos de dominação e de resistência nos cristianismos  

 

Se os mitos são entendidos como sistema cultural e podem ser vinculados à 
experiência religiosa queremos apontar como estes representam modelos de realidade 
em conflito, reforçando a legitimidade do poder ou questionando a dominação. Por 
exemplo, a História Eclesiástica de Eusébio de Cesaréia ao contar a história da grande 
Igreja apresenta uma linha uniforme e ininterrupta, marcada por sucessores de Cristo e 
dos apóstolos até a ascensão do imperador Constantino.  

A igreja de Eusébio começa com a pré-existência de Cristo e tem seu ápice na 
figura e nos feitos do imperador. Tal obra é um caso de mito de afirmação de uma 
identidade cultural e política de cristianismo. O texto de Eusébio pode ser visto como boa 
propaganda de um modelo de cristianismo ligado ao estado. Logo o império cristão é um 
desdobramento da vontade de Deus no mundo por ele criado. Outra tradição, que pode 
ser entendida no quadro dos mitos de fundação como propaganda de um modelo de 
cristianismo que desconsidera a pluralidade, permitindo a associação de outros 
cristianismos à idéia de heterodoxia, está registrado em um texto do século IV intitulado 
Líber Pontificalis2. Esta obra apresenta uma lista sucessória de bispos em Roma que 
remontam a são Pedro, reforçando a idéia de um paradigma eclesiástico retroprojetado 
para os momentos fundantes do cristianismo, justificando assim a autoridade de um 
grupo específico, por meio da afirmação da antiguidade de algumas igrejas (Jeffers, 
1995: 67). Lembramos aqui as reflexões de Kathryn Woodward (2004: 15) quando 
afirma que grupos em luta pela afirmação de sua identidade se reportam à verdade fixa 
de um passado compartilhado. A tradição eclesiástica, ancorada nesta documentação 
apresentada, afirmava que no século I existiam 25 igrejas em Roma. Segundo a mesma, 
o papa Anacleto, seguindo a orientação de são Pedro, teria ordenado vinte e cinco 
presbíteros. Estes por sua vez eram responsáveis por vinte e cinco igrejas titulares, que 
no século IV se tornaram em centros de administração eclesiástica. Havia um circuito de 
cuja organização é bastante tardia, mas que lançaram mão de uma tradição que ligava 
as mesmas ao cristianismo original (Idem). Pensando estes documentos como discursos 
em posse do cristianismo constantiniano, o que subjugou as outras expressões do 
cristianismo primitivo, temos aqui casos de uma apropriação mítica do passado primevo 
dos cristãos para justificar a hegemonia do grupo em questão. 

No contexto sobre o qual discutimos, os bispos da grande igreja haviam se 
tornado praefectus em várias cidades do império, e exerciam funções de controle e 
fiscalização sobre outras expressões do cristianismo que não estavam integradas aos 
paradigmas de oficialidade, conforme afirma Peter Brown (1999: 42). Além disso, Elaine 
Pagels conta que o mito de adão e Eva e da criação do mundo era veiculado de modo a 
reforçar a autoridade dos praefectus, reforçando a estrutura patriarcal da vida 
comunitária em torno de um bispo legitimado pela nova ordem imperial que emergia 
(Pagels, 1992: 17). Olhar para o passado para reforçar estruturas presentes, 
cosmicizando-as na mentalidade de todos. Tais exemplos ajudam-nos a entender o lugar 
dos mitos entre grupos dominados, seja em relação às narrativas fundadoras do 
cristianismo, sejam as narrativas de fundação do mundo. 

No caso em questão chamamos atenção para os textos gnósticos encontrados em 
Nag Hammadi. Os mitos como paradigmas de realidade eram apresentados reportando-
se às origens dentro de outros quadros culturais, e suas representações eram evocadas 
para alimentar a resistência de grupos que tinham experiências religiosas de cristianismo 
bem distintas.   

Tomamos como exemplo, a Hipóstase dos Arcontes, texto gnóstico de orientação 
sethiana, que fala da criação do mundo como obra dos Arcontes (soberanos) liderados 
por Samael, o deus dos cegos (Biblioteca de Nag Hammadi 2.86), também chamado de 

                                                 
2 Embora haja controvérsias quanto a datação do Líber Pontificalis, adotamos aqui a hipótese que o localiza no 
século IV. As discussões sobre as hipóteses fogem à discussão deste artigo. 



 6

Ialdabaoth e identificado com o Deus de Israel. História similar encontra-se em outro 
texto: Sobre a origem do mundo e também no Apócrifo de João.  O mundo que para a 
ortodoxia constantiniana/eusebiana é criação de Deus, não passa de uma cópia abortiva 
e maléfica, obra que depois fora posta a termo por uma espécie de demiurgo e suas 
divindades inferiores. Ainda, o texto de possível influência valentiniana intitulado O 
Evangelho da Verdade refere-se à origem do mundo como resultado da ignorância sobre 
a verdadeira divindade.   

Não defendemos que estes textos sejam uniformes e nem que surgiram como 
meio de combate, mas que no contexto do quarto século, quando teriam tornado-se 
parte de coleções de grupos de cristãos gnósticos do Egito, teriam passado a representar 
parte da identidade deste tipo de gnosticismo cristão que vivia na região da Tebaida, e 
que sabemos da possibilidade de terem sofrido perseguição do centro episcopal 
alexandrino entra 360 e 367. Relembremos as considerações do professor de literatura 
da Universidade de Oxford, Terry Eagleton. Em sua obra A Idéia de Cultura discorre 
sobre a função que obras literárias podem ocupar como subsídio ideológico. Existem 
textos que embora não sejam uniformes, passam a ser lidos sob uma série de postulados 
quando juntos alcançam status canônico.  O que importa não são as obras em si mesmas 
isoladas, mas a maneira como são coletivamente interpretadas (...) tomadas em 
conjunto, elas são apresentadas como evidência da unidade atemporal (Eagleton, 2005: 
81).  

Os textos passam a ter certo status escriturístico, lidos como um corpo literário 
com caráter autoritativo através do qual os leitores encontram um quadro de referência 
em matéria de crença/cosmovisão, comportamento, retórica, ou na condução de 
questões práticas (Layton, 2002: XVII).  O mito aparece no corpo da escritura como um 
sistema de símbolos através do qual buscam orientação e conferem significados para 
suas relações com o mundo, o divino e os outros. Neste ponto, o sistema mítico expresso 
nas narrativas, são lidos de modo a iluminarem as práticas do grupo que lêem, inclusive 
práticas de resistência. Ao versar sobre as origens, os leitores encontram no texto sua 
condição especial e sua destinação. Mesmo que os textos sejam de lugares ideológicos 
distintos, inclusive para o próprio gnosticismo que não era unívoco, o grupo de textos é 
tomado em conjunto, sob uma hermenêutica que serve de horizonte. 

Tanto os processos formadores de um texto, quanto os processo hermenêuticos 
de leitura envolvem mecanismos sociais, isto é, um documento dentro de um contexto 
histórico marcado pelos conflitos políticos dentro da sociedade em que os textos são 
escritos, lidos e relidos. Neste processo a interpretação é condicionada pelas lutas e pelos 
paradigmas culturais do grupo leitor.  

O tratado A Hipóstase dos Arcontes, ou A Realidade dos Soberanos, encontrado na 
Biblioteca de Nag Hammadi, faz uma releitura gnóstica de Genesis 1-6, da origem do 
mundo até Noé. A narrativa segue a forma de um discurso de revelação feito a Norea 
(Bela) ser de natureza celestial que personifica a parte da humanidade que pertence à 
Totalidade, a plenitude onde reina a verdadeira divindade para os cristãos gnósticos. O 
anjo Eleleth, o responsável pelo discurso (BNH 2. 92), busca ensinar a Norea sobre suas 
raízes  afim de que não tema o poder dos Arcontes. Uma figura exemplar do cristianismo 
do primeiro século aparece para dar força ao tratado. É interessante que, antes da 
própria narração gnóstica de Genesis, o tratado cita e relê Paulo dizendo: 

 (...)pelo espírito do pai da totalidade, o grande apóstolo – referindo-se 
às “autoridades da escuridão” (alusão a Colossenses 1:13) – a nós foi contado 
que “o nosso desafio não é contra a carne e [o sangue]; de certo modo, às 
autoridades do universo e aos espíritos da imperfeição. (alusão a Efésios 
6:12) [Tenho] enviado isto (para ti) porque tu me indagaste sobre a realidade 
(das) autoridades.(BNH 2:86). 

 Em seguida segue-se toda a história cujo resumo apresentamos da seguinte 
forma: Eleleth profere a Norea sobre a origem dos Arcontes e os limites de sua poder e a 
promessa de seu fim. O mundo começa quando Sophia, oriunda da alta hierarquia 



 7

celeste, resolve criar algo sem o Pai da Totalidade. Contudo seu plano falhou e sua 
sombra projetada deu origem à matéria e dela emergiu Ialdabaoth que julgava-se deus, 
sem igual. Por esta razão é chamado de Saclas, termo utilizado na literatura judaica para 
satã e significa tolo. Ialdabaoth criou outros arcontes, dentre os quais encontramos 
Sabaoth, um possível alusão a Iavé Sabaoth (o senhor dos exércitos conforme o livro de 
Isaías (6: 3).  Sabaoth, arrependido de compactuar com seu pai contra a totalidade, 
rejeitou-o e tornou-se o senhor do sétimo céu que fica abaixo do véu que separa o 
mundo inferior do superior. Criou para si anjos para servi-lo e, auxiliado por  Zoé, seria 
instruído sobre o oitavo céu. Por inveja disso Ialdabaoth teria criado a morte. Diante da 
apreensão de Norea, Eleleth conta sobre estas origens do cosmos e da matéria, alegando 
que ela não tem porque temer pois os arcontes não a dominam e no fim serão destruídos 
por um salvador. 

 Ao narrar as origens do mundo A Hipóstase dos Arcontes afirma que o mundo 
material (o que inclui o universo social no qual vivem) é um equívoco, um aborto, um 
arremedo de realidade. Com isso negam a legitimidade dos que governam em nome do 
Deus criador deste mundo. Por traz de Norea estaria um grupo gnóstico reconstruindo 
sua esperança no contexto do conflito com aqueles que têm seu governo legitimado pela 
autoridade do criador. Embora seja um texto originalmente escrito em grego entre os 
século II e III, lembremos que trata-se de uma redação copta que teria feito parte de 
uma coleção monástica, guardada no fim do século IV, conforme lembra James Robinson 
(2006: 32) em sua introdução aos textos da Biblioteca de Nag Hammadi.     

Concordamos com Elaine Pagels (1979: 66) quando esta considera a possibilidade 
de que ao associar o Deus criador do mundo a Ialdabaoth e rejeitá-lo como inferior, os 
cristãos gnósticos estão rejeitando os que falam em seu nome, e rejeitam o modelo de 
realidade que se ancora em seus mitos de fundação. Pelo alcance da gnose, os cristãos 
gnósticos descobrem que o Deus que todos conhecem como criador não passam de um 
maldoso demiurgo, e a hierarquia que exige sujeição em nome deste, não passam de 
seguidores do deus dos cegos, canais sem água, oferecendo uma justificativa teológica 
para a desobediência aos bispos, como sugere Pagels (Idem: 67). Tal interpretação 
também é sugerida por Eliade quando afirma que os gnósticos consideravam–se livres 
deste mundo e portanto desobrigados do cumprimento das leis que governam a 
sociedade (1983: 143). Falar do mundo criado como algo mal, pode implicar também 
resistência perante àqueles que o governam, rejeitar o criador é rejeitar também os 
poderosos que em seu nome dominam. 

Não afirmamos aqui que a experiência religiosa é uma máscara que esconde 
motivações políticas, mas que idéias e experiências religiosas trazem implicações sociais, 
segundo Jameson (1981: 79) as culturas são produtoras de discurso mítico sobre 
realidades sociais expressando uma espécie de inconsciente político.  

Outro texto que merece ser evocado é o Evangelho de Tomé, um dos mais 
conhecidos da Biblioteca de Nag Hammadi, que segundo Crossan, reflete uma escatologia 
ascética, esotérica, secreta, oculta, que se expressa exatamente na negação do mundo 
(Crossan, 2004: 301, 311). Pensando Tomé como um texto gnóstico, senão em sua 
redação original, pelo menos no tocante ao seu uso e colecionamento na biblioteca; 
entendemos o conhecimento revelador de Jesus vivo como uma gnose que remete os 
discípulos à sua origem que está para além deste mundo, e que estimula a práticas 
ascéticas como a renúncia à vida sexual, ao dinheiro e um tipo de convivência social. Na 
crítica a estas estruturas de mundo, enquanto tradicionalmente grupos apocalípticos têm 
sua experiência reveladora projetada para uma realidade no fim do mundo, fazendo 
deste paradigma escatológico sua crítica social, os gnósticos voltam–se para o já 
mencionado passado mítico, seja no início do mundo, ou do movimento de Jesus, lido 
com outras categorias. Segundo Crossan, tal modelo é chamado de escatologia ou 
conforme Stevan Davies (Apud Crossan: 309), podemos designar por protologia, uma 
negação radical do mundo a partir dos começos. 

Por fim, entendemos que num quadro em que um cristianismo aproxima do 
império, outras expressões vão sendo marginalizadas e seus respectivos documentos 



 8

acabam tornando-se formas e expressão de realidades. Usando as terminologias de 
James Scott em sua obra Domination and the Arts of Resistance, consideramos obras 
como a História Eclesiástica de Eusébio, como um tipo de transcrito público do 
cristianismo que definiu-se como centro irradiador da “verdade cristã”, demarcando no 
imaginário por meio de suas definições dogmáticas a fronteira com as expressões cristãs 
periféricas. Ao passo que textos como os da Biblioteca de Nag Hammadi entram na 
condição de transcritos ocultos, que postulam experiências e cosmovisões que alimentam 
o que Horsley chamou de formas ocultas de resistência (2004: 59). É importante lembrar 
que, sobretudo em contextos da antiguidade, os conflitos entre minorias e grupos 
majoritários se expressam por meio de práticas e representações que são verdadeiras 
formas de resistência cotidiana (Menezes, 2002: 33).  

O contexto em que a Biblioteca de Nag Hammadi teriam sido preservados, poderia 
ser o contexto de leitores que resistem de um modo simbólico através dos mitos que 
guardam e ressignificam. O discurso mítico não traduz apenas as lutas, parafraseando 
Michel Foucault, por meio deles também se luta (Foucault, 1973: 12).  O cânon oficial da 
Igreja, divulgado na carta de páscoa do bispo Atanásio de Alexandria e a doutrina 
ortodoxa tornam-se o discurso normativo a conferir plausibilidade à ordem cósmica e 
social, são verdadeiros legitimadores de uma realidade, por sua vez apresentada como 
inquestionável, senão pelos hereges. Vale lembrar que neste contexto já estava 
organizada a interpretação cristã convencional da heresia como desvio da verdade cristã. 
Distante de sua possibilidade semântica que apenas indicava a possibilidade de escolher 
ou eleger um caminho doutrinário no período helenístico, passa a ser um meio de 
catalogar as falas divergentes, reforçando a definição de uma identidade cristã como 
meio de diferenciação dentro da sociedade romana cristianizada. Relegando assim o 
papel de anomia às outras formas culturais de cristianismo, dos quais os gnósticos foram 
“privilegiados” (Dubois, 2009:39-41). 

 

 

Considerações finais 

 

O mito como sistema simbólico é produção histórica e que neste caso pode atuar 
como instrumento de dominação cujos elementos, no caso de uma cultura dominante, 
atuam para uma integração fictícia da sociedade, intentando conduzir, por conseguinte, à 
desmobilização dos grupos sociais dominados. Contudo, mitos podem ser objetos de 
novas significações, no contexto da hermenêutica dos dominados que buscam 
resistência.  

Na luta simbólica entre cristianismo constantiniano ou ortodoxo e cristianismo 
gnóstico nota-se o conflito pela ordem gnosiológica do mundo, uma disputa pelo 
fundamento de um modelo cristão. Conforme o grupo ortodoxo vence e impõe-se como 
fala autorizada, a exclusão e a depreciação do cristianismo gnóstico implicarão no reforço 
de suas desvantagens materiais. Neste ponto é que podemos observar um caso de 
diferenciação social. A distinção hierárquica, resultante da ordem estabelecida, define o 
único lugar admissível a ser ocupado pelos gnósticos, a saber, o de hereges, com todas 
as implicações de tal categoria. 

Além de um exercício relevante de história comparada, com ênfase nos processos 
de diferenciação social, este estudo procurou apontar, no caso do cristianismo, como a 
pluralidade marcante e os conflitos podem fornecer subsídios para uma leitura não 
uniforme da história do cristianismo. Propondo assim uma leitura cujo horizonte 
hermenêutico não seja o do dogma ou uma teologia da história. 

A busca de seriedade acadêmica não mascara nossas tendências sob o disfarce da 
neutralidade. Problematizar a história da religião cristã se torna importante em contextos 
de renovação de leituras homogêneas advindas dos setores do coetâneo 



 9

fundamentalismo cristão. Apontar possibilidades de construção historiográfica sob a ótica 
da pluralidade passa pelo compromisso com um modo humanista de pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 10

Bibliografia 

 

1. Documentação 

 

Eusébio de Cesaréia. História Eclesiástica. São Paulo: Paulus, 2000. 

Irineu de Lião. Contra as Heresias. São Paulo: Paulus, 1995. 

Robinson, James M. A Biblioteca de Nag Hammadi: A tradução completa das 
escrituras gnósticas. São Paulo: Madras, 2006. 

  

2. Bibliografia 

Bazán, Francisco Garcia. Aspectos Incomuns do Sagrado. São Paulo: Paulus, 
2002. 

Burke, Peter. O que é história cultural. São Paulo: 2005. 

Chauí, Marilena. Brasil: mito fundador e sociedade autoritária. São Paulo: 
Fundação Perseu Abramo, 2000. 

Chevitarese, André & Cornelli, Gabrielle. Judaísmo, Cristianismo, Helenismo. 
Piracicaba: Ottoni, 2003. 

Crossan, John Dominic. O Nascimento do Cristianismo. São Paulo: Paulus, 2004. 

Dubois, Jean-Daniel. Polêmicas, poder e exegese: o exemplo dos gnósticos antigos 
no mundo grego. In Zerner, Monique. Inventar a Heresia? Discursos polêmicos e 
poderes antes da inquisição. Campinas: Editora da Unicamp, 2009, 39-55.  

Eagleton, Terry. A idéia de cultura. São Paulo: UNESP, 2005. 

Eliade, Mircea. História das crenças e das ideias religiosas. São Paulo: Jorge 
Zahar, 1992. 

Foucault, Michel. El orden del Discurso. Barcelona: Tusquet, 1973. 

Gebara, Ivone. O que é Cristianismo. São Paulo: Brasiliense, 2008. 

Horsley, Richard. Jesus e o Império: o reino de Deus e a nova desordem mundial. 
São Paulo: Paulus, 2004. 

Layton, Bentley. As Escrituras Gnósticas. São Paulo: Loyola, 2002. 

Pagels, Elaine. Os evangelhos Gnósticos. São Paulo: Cultrix, 1979. 

Sahlins, Marshal. Ilhas de História. São Paulo: Jorge Zahar, 2003. 

Woodward, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. 
In Silva, Tomas Tadeu. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 
culturais. Petrópolis Vozes, 2004, 7-72. 

 

 

     

  


