
 

 

Maria Madalena no Cinema Mudo1 

 

André Leonardo Chevitarese 

http://lattes.cnpq.br/8607821911525405 

IH - UFRJ 

 

Resumo: 

 O artigo propõe uma análise da personagem Maria Madalena nos filmes 

mudos e sua constante associação à prostituição. Como será analisado, será 

possível perceber que essa associação em nada dialoga com a documentação e com 

o movimento originário de discípulos de Jesus. 

 

Palavras-chave: Cinema mudo, Maria Madalena, Jesus. 

 

Abstract: 

 The article proposes an analysis of the Mary Magdalene character in silent 

movies and his constant association with prostitution. As will be discussed, it will be 

possible to see that this association has no correspondence to ancient 

documentation and the originary movement of Jesus´s disciples. 

 

Keywords: Silent movies, Mary Magdalene, Jesus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1 Este texto faz parte de um livro que será lançado ainda neste ano de 2012, cujo título é “Jesus no 

Cinema. Um Balanço Histórico e Cinematográfico entre 1905 e 1927” Rio de Janeiro: Klínē Editora. (no 
prelo). 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

2 

 

É praticamente impossível dissociar Maria Madalena da prostituição nos 

filmes mudos. Esse é um dado que nada tem a ver com o material 

neotestamentário, muito menos com a atual pesquisa acadêmica. Objetiva-se aqui 

proporcionar informações para que o leitor possa repensar o papel dessa mulher no 

movimento de Jesus. 

 

I. De imediato, foram organizados dez quadros que sistematizam inúmeras 

informações sobre a narrativa da ressurreição de Jesus dispersas no material 

neotestamentário e demais textos antigos cristãos. A ênfase recairá na centralidade 

das mulheres inseridas no movimento do Nazareno em todas essas narrativas. 

Fica evidente, a partir do Quadro 1, que das seis mulheres associadas à 

visita ao túmulo de Jesus, pelos mais diferentes autores, Maria Madalena é a única 

a se fazer representar em todos eles. 

Quadro 1. Mulheres visitam ao Túmulo 
Maria 

Madalena 

Maria, mãe de Tiago Salomé Maria Joana Mulheres 

Mc 16:1 Mc 16:1 Mc 16:1 ___ ___ ___ 

Mt 28:1 ___ ___ Mt 28:1 ___ ___ 

Lc 24:10 Lc 24:10 ___  Lc 24:10 Lc 24:10 

Jo 20:1 ___ ___ ___ ___ ___ 

EvPe 12:50 ___ ___ ___ ___ EvPe 12:51 

 

As mulheres buscam visitar o túmulo para realizar diferentes propósitos (ver 

Quadro 2). No caso específico de ungir o corpo com aromas e / ou levar aromas 

para perfumar o corpo de Jesus, a presença da pedra tumular era um problema. 

Quanto ao propósito de visitá-lo e / ou chorar e bater no peito, em sinal de dor e 

luto, a simples presença diante do sepulcro era suficiente. 

Quadro 2. O propósito da ação das mulheres no Túmulo 
Ungir o corpo com aromas Visitá-lo Levar Aromas Chorar e bater ao peito 

Mc 16:1 Mt 28:1 Lc 24:1 EvPe12:54 

___ Jo 20:1 ___ ___ 

 

As mulheres, porém, ao chegarem ao local onde Jesus estava enterrado, 

verificaram que a pedra tumular havia sido removida (ver Quadro 3). 

Quadro 3. A superação do obstáculo para que o propósito da visita tivesse 

êxito 
A pedra tumular foi removida O anjo removeu a pedra tumular 

Mc 16:4; Lc 24:2; Jo 20:1; EvPe 9:37 Mt 28:2 

 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

3 

 

Como o sepulcro estava aberto, as narrativas textuais mostram uma 

hesitação por parte das mulheres sobre o que fazer: entrarem ou não (ver Quadro 

4). 

Quadro 4. As mulheres e o túmulo de Jesus 
Elas entram Ela não entra Não há como precisar se elas entram ou não 

Mc 16:5; Lc 24:2 Jo 20:2 Mt 28:5; EvPe 13:55 

 

Aquelas que decidiram entrar viram seres humanos ou angélicos no sepulcro 

(ver Quadro 5). 

Quadro 5. Presença de alguém no interior do túmulo 
Um jovem Um anjo Dois homens Dois anjos 

Mc 16:5-6; EvPe 13:55 Mt 28:2 Lc 24:4 Jo 20:12 

 

As suas reações foram as mais variadas possíveis (ver Quadro 6). 

Quadro 6. A reação das mulheres diante da personagem presente no 
túmulo 

Espanto Temor Medo Naturalidade 

Mc 16:5 Mt 28:5; EvPe 13:56 Lc 24:4 Jo 20:13 

 

De acordo com a maior parte das narrativas, as mulheres não receberam 

nenhuma ordem, enquanto que em duas fontes específicas, um jovem ou um anjo 

mandaram que elas falassem com os discípulos e, em especial a Pedro (ver Quadro 

7). 

Quadro 7. As mulheres e a ordem dada (ou não) pela personagem no 
túmulo 

Dizer aos discípulos e a Pedro Falar aos discípulos Não há nenhuma ordem 

Mc 16:7 Mt 28:5 Lc 24:4; Jo 20:11-13; EvPe 

13:56 

 

O mais importante dessa informação, era que elas deixassem claro para 

todos que Jesus estava vivo: na Galiléia, do lado de fora do sepulcro ou em um 

lugar não especificado (ver Quadro 8). 

Quadro 8. Jesus está na Galiléia ou do lado de fora do túmulo ou ainda está 
vivo, mas não é especificado o lugar 

Na Galiléia Do lado de fora do túmulo Não é especificado um lugar 

Mc 16:7; Mt 28:7,10 Mt 28:9; Jo 20:16-18 Lc 24:6 

 

Quando se considera para quem primeiramente apareceu o Cristo 

ressuscitado, as narrativas divergem entre si: pode ter sido às mulheres (Maria e 

Maria Madalena); ou somente Maria Madalena; ou ainda a Pedro (ver Quadro 9). 

 

 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

4 

 

Quadro 9. Jesus está vivo e aparece primeiramente às mulheres / a Pedro 
Maria Madalena e Maria Maria Madalena Pedro 

Mt 28:9-10 ___ ___ 

___ ___ Lc 24:34 

___ Jo 20:14-17 ___ 

___ ___ 1Cor 15:5 

___ ___ EE 3 

 

Torna-se explícito, no seio daquelas comunidades cristãs produtoras de 

textos, uma clara divisão de gênero, com Pedro se fazendo presente pela linha 

paulina e lucana, e as duas Marias em outros materiais independentes. No entanto, 

não deve passar despercebido que para a importante comunidade joanina, coube 

apenas Maria Madalena a primazia do ver o Jesus ressuscitado e de anunciá-lo (ver 

Quadro 10) aos demais discípulos. 

Quadro 10. Jesus pede que as mulheres anunciem que ele está vivo na 
Galiléia 

Mt 28:10 Jo 20:18 

Anunciar Anunciar 

 

Esse dado não pode nem deve ser negligenciado diante da informação que 

essa mulher fosse uma prostituta arrependida. 

Quando as mulheres são nomeadas (ver Quadro 11), no momento da visita 

ao túmulo do Senhor, constata-se a presença constante de Maria Madalena nesses 

relatos. Ela goza de uma enorme centralidade em alguns importantes textos 

cristãos (D’Angelo, 1999: 171-195)2, especialmente em Jo (20:11-16): 

 

Maria estava junto ao sepulcro, de fora, chorando. Enquanto chorava, 

inclinou-se para o interior do sepulcro e viu dois anjos, vestidos de branco, 

sentados no lugar onde o corpo de Jesus fora colocado, um à cabeceira e 

outro aos pés. Disseram-lhe então: “Mulher, por que choras?” Ela lhes diz: 

“Levaram o meu Senhor e não sei onde o colocaram”! Dizendo isso, voltou-se 

e viu Jesus de pé. Mas não sabia que era Jesus. Jesus lhe diz: “Mulher, por 

que choras? A quem procuras?” Pensando ser ele o jardineiro, ela lhe diz: 

“Senhor, se foste tu que o levaste, dize-me onde o puseste e eu o irei 

buscar!” Diz-lhe Jesus: “Maria!” Voltando-se, ela lhe diz em hebraico: 

“Rabbuni!”, que quer dizer “Mestre”. 

 

                                                             
2
 Ver, por exemplo: EvFel 32 (59:6-11), 55 (63:30-64:5); e EvMM (Papiro 8502 de Berlim, II parte; Frag. 

Papiro Rylands III 463). 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

5 

 

Esse seu papel de protagonista na narrativa da ressurreição de Jesus, soa, 

na cabeça daqueles mais conservadores, como o mundo estando de ponta à 

cabeça. Possivelmente como uma reação a essa centralidade, no final do século VI, 

mais precisamente no ano de 591, o Papa Gregório Magno I impõe aquele olhar 

mais amplamente conhecido de Maria Madalena: ele a transforma em prostituta 

arrependida. Isso foi possível, na medida em que o Papa reuniu, como se fosse 

uma só história, dois diferentes passos lucanos (Lc 7:36-50, 8:2). 

O sucesso dessa leitura papal pode ainda ser medido em nosso cotidiano, 

especialmente nos filmes, na medida em que ele impediu que o nome Maria 

Madalena fosse invocado em defesa de uma liderança feminina na hierarquia 

eclesiástica. Considere a fala de Maria Madalena aos apóstolos (Jo 20:18): 

“Vi o Senhor”. 

 

Ao compará-la com aquela de Paulo (1Cor 9:1), onde ele também diz: 

“Não sou apóstolo? Não vi Jesus, nosso Senhor?” 

 

É evidente, na referida passagem paulina, que o critério chave para o seu 

apostolado era o fato de ele ter visto o Cristo ressuscitado. Implica dizer, em 

meados do primeiro século, pelo menos na comunidade paulina, o apóstolo era 

aquele que tinha visto Jesus. Há algo aí, nesse tipo de discurso, que se confunde e 

se reveste com poder. Algo como quem pode ou não falar sobre Jesus. Todo aquele 

que viu Jesus ressuscitado, tem autoridade para falar dele; quem não o viu, só 

pode ouvir, mas não falar. Não sem sentido, Jesus incumbe Maria Madalena de 

anunciar aos seus discípulos que ele havia ressuscitado (Jo 20:17-18). Aos olhos da 

comunidade joanina, o fato de Maria Madalena ter sido a única a testemunhar o 

Cristo ressuscitado e de ter recebido a incumbência do próprio Senhor de anunciar 

a sua ressurreição, a tornava apóstola, tal como, por exemplo, eram Pedro, Tiago e 

o discípulo amado. 

 

II. Há um bom exemplo que ajuda a reforçar esse olhar acerca de Maria 

Madalena – de ela ser ao mesmo tempo seguidora próxima de Jesus e prostituta 

arrependida. O primeiro deles pode ser percebido na longa série conhecida como 

Noli me tangere. A própria forma de classificação – Não me retenha – ecoa a 

passagem joanina (20:17), onde Jesus lhe pede para que ela não o retivesse. Três 

bons exemplos dessa série podem ser encontrados em Titian (ver imagem 1); Fra 

Angelico (ver imagem 2) e Giotto (ver imagem 3). 

 

 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

6 

 

 

 

 

 

 

Imagem 1. Titian. Óleo sobre Tela, Noli me tangere, 1511-12. National Gallery, Londres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

7 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem 2. Fra Angelico. Afresco, Noli me tangere, 1440-41. Cela 1 do Convento de São Marco, Florença. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

8 

 

 

Imagem 3. Giotto. Afresco, Noli me tangere, 1304. Basílica de São Francisco de Assis. 

 

As três imagens dialogam com Jo (20:11-17), com a ênfase recaindo no 

reconhecimento da voz de Jesus por Maria Madalena, no momento em que ele a 

chama: “Maria!” Ela, bastante emocionada, cai de joelho ao chão, esticando os seus 

braços com a clara intenção de tocar o Mestre. Vê-se, neste instante, a reação de 

Jesus, que por meio da sua mão direita tenta evitar que Madalena lograsse êxito na 

sua intenção, além de chegar levemente o seu corpo para trás. Nesse momento, 

“pode-se ouvi-lo dizer”: “Noli me tangere”. 

Quando se considera especificamente essas três pinturas, nota-se que 

aquela de Giotto foi a “mais fiel” à referida passagem joanina, já que ela também 

traz o túmulo e os dois seres angélicos. Quanto aos cinco soldados romanos 

dormindo, eles seriam acréscimos do próprio pintor, possivelmente para dar mais 

realismo ao tema retratado. Giotto faz ainda Jesus segurar com a sua mão 

esquerda um mastro com uma bandeira marcada pela cruz, indicando que ele 

ressuscitou. Tanto Jesus e Maria estão aureolados, mas esta auréola em Maria, se 

por um lado denota a sua importância no anúncio de um acontecimento 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

9 

 

extraordinário, não deixa o observador esquecer quem ela é: a prostituta 

arrependida. 

 

III. O cinema ajudou a disseminar a imagem de Maria Madalena como 

prostituta arrependida. Os amantes da Sétima Arte devem se lembrar do filme de 

Cecil DeMille, O Rei dos Reis (os que ainda não viram poderão fazê-lo clicando 

aqui), no que seria talvez a mais forte narrativa fílmica envolvendo o processo de 

libertação demoníaca e conversão dessa mulher ao “Caminho”. 

A cena começa com Maria Madalena, de forma arrogante e prepotente, indo 

tirar satisfações com Jesus (que até então ela não sabe quem é), pelo fato de ele 

ter lhe roubado o seu precioso amante, no caso em questão, Judas. Maria entra na 

casa em que se encontram Jesus e os discípulos. Ela fala rapidamente com Judas. 

Mas, em seguida, instaura-se uma verdadeira batalha espiritual. Madalena e Jesus 

trocam olhares, ela (ou os seus demônios), ao perceber a força que emana daquele 

homem, tenta em vão desviar os seus olhos dos do dele, mas não consegue. Nesse 

momento, Jesus ordena aos demônios que a deixem imediatamente. Um a um, vão 

saindo todos eles; um total de sete demônios, cada um deles representado um dos 

pecados capitais. Ao ver-se liberta, Maria cai em si. Ela percebe que a maneira 

como está vestida, com a sua roupa ecoando muito do erótico, não condiz com o 

lugar onde ela está, muito menos é apropriada para estar diante do Senhor. Ela 

cobre todo o seu corpo com um manto, deixando para trás a meretriz e assumindo 

os contornos da santidade. DeMille consegue reunir nessa belíssima cena toda a 

tradição falocrática construída por séculos na bacia mediterrânica, a qual foi 

plenamente assimilada pelas hierarquias eclesiásticas. 

Maria Madalena prostituta quer significar um tipo de olhar que enquadra a 

mulher como uma ameaça em potencial, cabendo ao homem, portanto, impor-lhe 

uma vigilância eterna. Esse olhar transpira muito de uma leitura teológica 

conservadora, ancorada no falso argumento de que Jesus só ordenou discípulos, ao 

invés de discípulas. Aqui não é o lugar para se levar à frente essa discussão. Fica 

aqui apenas uma sugestão: que se priorize uma leitura exclusivamente histórica, ao 

invés daquela predominantemente falocrática, chancelada por inúmeros campos 

teológicos, que tanto males cotidianos impõem às mulheres. 

 

 

 

 

 

 



RJHR V:8 (2012) – André Leonardo Chevitarese 

10 

 

Abreviaturas 

Mc. Evangelho de Marcos 

Mt. Evangelho de Mateus 

Lc. Evangelho de Lucas 

Jo. Evangelho de João 

EvPe. Evangelho de Pedro 

1Cor. Primeira Epístola de Paulo aos Coríntios. 

EE. Epístola aos Esmirnences. 

EvFel. Evangelho de Felipe. 

EvMM. Evangelho de Maria Madalena. 

 

Bibliografia 

BAUGH, L. (1997) Imaging the Divine. Jesus and Christ-Figures in Film. 

Lanham: Rowman & Littlefield Publishers. 

BOWSER, E. (1990) The Transformation of Cinema 1907-1915. Berkeley: 

University of California Press. 

BRUNETTA, G. P. (2008) Il Cinema Muto Italiano. Roma / Bari: Laterza. 

CHEVITARESE, A. L. (2011) Cristianismos. Questões e Debates 

Metodológicos. Rio de Janeiro: Klíne. 

COSANDEY, R. GAUDREAULT, A. GUNNING, T. (Ed.) Une Invention du Diable? 

Cinéma des Premiers Temps et Religion. Sainte-Foy / Lausanne: Les 

Presses de L’Université Laval / Éditions Payot Lausanne. 

D’ANGELO, M. R. (1999) (Re)Presentations of Women in the Gospel of Matthew and 

Luke-Acts, in: KRAEMER, R. S. and D’ANGELO, M. R. Women & Christians 

Origins. New York: Oxford University Press, pp. 171-195. 

HAWKINS, M. (1998) Social Darwinism in European and American Thought 

1860-1945. Cambridge: Cambridge University Press. 

KOSZARSKI, R. (1994) An Evening’s Entertainment. The Age of the Silent 

Feature Picture, 1915-1928. Berkeley: University of California Press 

KUHN, A. (1988) Cinema, Censorship and Sexuality 1909-1925. London: 

Routledge. 

LANG, J. S. (2007) The Bible on the Big Screen. A Guide from Silent Films to 

Today’s Movies. Grand Rapids, Michigan: Baker Books. 


