
 

 

Imposição e negociação de fronteiras nos cristianismos originários: a magia dos 
homens divinos e dos apóstolos paleocristãos 

 
 

Daniel Brasil Justi1 
http://lattes.cnpq.br/2597339147062189 

 

 

Resumo 

 

 O artigo é o resumo do projeto de tese doutoral a ser desenvolvida no Programa de Pós-

Graduação em História Comparada do Instituto de História da Universidade Federal do Rio de 

Janeiro. O projeto se propõe a discutir a figura dos homens divinos (qei/oi a;ndrej) na antiguidade, 

no geral e nos paleocristianismos, no particular. A intenção é demonstrar o ambiente cultural 

paleocristão imerso no campo da magia – impossível de se dissociar da religião –e de que forma 

a construção histórica de textos paleocristãos vincularam suas personagens, especialmente o 

apóstolo Paulo, com esse mesmo ambiente com fins apologéticos e propagandísticos. 

 

Palavras-chave 

 

 Homens divinos, magia, paleocristianismos, Paulo, propaganda, Atos dos Apóstolos. 

 

Abstract 

 

 The article is a summary of the doctoral thesis project to be developed in the Graduate 

Program in Comparative History of the Institute of History of the Federal University of Rio de 

Janeiro. The project aims to discuss the figure of divine men (qei/oia;ndrej) in antiquity in general 

and in paleo-christianities, in particular. The intention is to demonstrate the paleo-christian 

cultural environment immersed in the magicae cultural field - impossible to separate from 

religion - and howpaleo-christians texts historically linked his characters, especially Paul, with 

the magicae environment with apologetic and propagandistic purposes. 

 

Keywords 

 

 Divine man, magicae, paleo-christianities, Paul, propaganda, Acts of the Apostles. 

 

 

 

                                                
1
Mestre em Teologia Bíblica pela PUC-Rio, doutorando do Programa de Pós-Graduação em História Comparada no 

Instituto de História da Universidade Federal do Rio de Janeiro. Pesquisador e professor auxiliar, sob orientação de 
André Leonardo Chevitarese, no Instituto de História da UFRJ. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

12 

 

Introdução 
 
 O texto a seguir é o resultado de uma apresentação de trabalho que teve lugar no 

Simpósio “História e Literatura do Novo Testamento” realizado no Instituto de História da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro nos dias 07 e 08 de Novembro de 20112. Ele foi 

apresentado no primeiro dia do evento e, para o leitor desse material, algumas questões 

importantes devem ser aqui listadas: 

(a) Trata-se dos desdobramentos das pesquisas de mestrado3 que discutiram as relações 

entre cristianismos originários e a magia, tendo como referência as comunidades 

paleocristãs da bacia mediterrânica em contexto de I século da era comum (doravante, 

e.c.); 

(b) o texto aponta caminhos preliminares para uma pesquisa doutoral, ainda no tema, que 

relaciona cristianismos originários e magia, no mesmo tempo e espaço supracitados, mas 

com uma abordagem, agora, sobre os “homens divinos” (qei/oia;ndrej) e a possível 

vinculação do apóstolo Paulo como um “homem divino” (qei/ojavnh,r); 

(c) os enunciados aqui propostos têm um caráter introdutório e de divulgação da pesquisa 

que serviram como ponto de partida para o diálogo e debate com a audiência do evento 

já mencionado. Dessa forma, as questões aqui suscitadas, terão desdobramentos em 

artigos brevementepublicados nesta ou em outras revistas e suas conclusões na tese 

doutoral, no futuro; 

(d) por fim, este texto, em seus passos, aponta caminhos da organização de uma pesquisa. 

Esse procedimento foi adotado tendo em vista as necessidades de alunos de graduação, 

iniciantes em suas pesquisas, que sempre buscam auxílio na organização de suas ideias. 

O autor não pretende ser referência no assunto nem, muito menos, conferir um status 

paradigmático com este trabalho, mas, de forma indicativa, apontar passos para se 

estruturar um plano de trabalho entorno de um tema4. 

As questões que envolvem o estudo aqui proposto já foram, de alguma forma, 

enunciadas em trabalhos anteriores5. Tais questões citadas envolvem, fundamentalmente, as 

relações entre magia e os cristianismos originários, bem como os elementos que envolvem tal 

investigação heurística. Sendo assim, convém aqui problematizar outros temas, para além dos 

já citados no que diz respeito ao estudo dos homens divinos.  

                                                
2 Na ocasião, a conferência proferida teve como titulo “Literatura e História Paleocristã: Magia e Homens Divinos”, mas o 
texto foi ampliado e revisado para a apresentação deste artigo.   
3 Dissertação de mestrado defendida na PUC-Rio em 29 de março de 2011 sob o título: “Literatura e Cultura Popular no 
Cristianismo Primitivo: A Crença e Prática do Mau-Olhado em Gálatas 3,1-5”. Disponível em: 

<http://www.maxwell.lambda.ele.puc-rio.br/Busca_etds.php?strSecao=resultado&nrSeq=18134@1> 
4 Cabe ressaltar que os passos aqui seguidos têm estreita vinculação com o que é proposto, para um projeto de 

doutorado – às vezes coincidindo, às vezes não, dependendo da pertinência na interseção entre o material apresentado 
para um congresso e aquele apresentado a uma banca examinadora -, no Programa de Pós Graduação em História 

Comparada da Universidade Federal do Rio de Janeiro. 
5 Conferir, por exemplo, os artigos deste mesmo autor: “Análise Histórica e Literária: Por uma Metodologia Exegética e 

comparativa com as versões de tradução em língua portuguesa - Gl 3,1-5”. – Revista de Estudos sobre o Jesus Histórico 
e sua Recepção (RJHR), Ano IV [2011], volume 7. E, também: “Magia no mundo antigo e práticas mágicas entre os 

primeiros cristãos”. – Revista de Estudos sobre o Jesus Histórico e sua Recepção (RJHR), Ano III [2010], volume 5. 

http://www.maxwell.lambda.ele.puc-rio.br/Busca_etds.php?strSecao=resultado&nrSeq=18134@1


RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

13 

 

Apresentação do objeto e da problemática 
 

 Inserindo elementos tempo-espaciais convém delimitá-los de forma mais precisa: 

ospaleocristianismos, inseridos na cultura antiga mediterrânica, estiveram sujeitos a interações 

com uma infinidade de práticas culturais6 (egípcia, copta, helenística, romana, dentre outras, 

para deter-se imediatamente nas que mais diretamente são percebidas e estudadas). 

Detalhando ainda mais: o período e contexto que essa análise se ocupará considera a cultura 

antiga mediterrânica (onde também as fontes antigas desse trabalho estão inseridas) tendo por 

base três elementos: (a) trata-se de um fenômeno histórico situado entre os séculos I e.c. e 

IIIe.c.; (b) trata-se de uma cultura predominantemente de língua grega; e, finalmente, (c) fez 

com que os paleocristianismos se vissem plenamente em contato com inúmeras culturas. 

Dentre as inúmeras hipóteses e olhares distintos que se pode extrair do quadro 

conceitual exposto uma pergunta sufocada, um não-dito7, passa a ser: se as culturas antigas 

circunscritas ao Mediterrâneo estavam completamente inseridas no campo da magia, a tal ponto 

de ser impossível perceber elementos religiosos, políticos ou sociais dissociados desse ambiente 

mágico, por que não aceitar que as comunidades cristãs nascentes comungavam da mesma 

realidade cultural? 

O objetivo aqui é propor umadiscussão, parte de um projeto de trabalho,em que se 

ocupe da análise do conceito de “homens divinos” (qei/oi a;ndrej)8 tendo em vista três eixos: (a) 

esse conceito aplicado aos paleocristianismos; (b) a partir dos paleocristianismos e da atuação 

do apóstolo Paulo de Tarso verificar como esse conceito pode ser chave para perceber questões 

centrais na tradição formativa cristã; e, (c) extrair essa imagem de homem divino a partir do 

apóstolo Paulo tendo em vista sua construção narrativa no documento canônico cristão de Atos 

dos Apóstolos. 

 No documento canônico de Atos dos Apóstolos é mister perceber, do seu caráter literário, 

a natureza não exclusivamente histórica de seu conteúdo, pois enquanto construção narrativa, 

forja uma história do paleocristianismo com elementos certamente históricos, mas tantos outros 

atribuídos ao caráter criativo e apologético de seu autor9. Assim, as personagens que 

                                                
6 Para o modelo teórico de interações culturais mediterrânicas antigas, bem como vários ensaios aplicando a teoria, ver 
CHEVITARESE e CORNELLI, 2007. 
7 Para uma discussão teórica em torno da idéia de um “não-dito” na documentação, ver: CERTEAU, Michel de. A 
operação histórica. In: LE GOFF, Jacques e NORA, Pierre (orgs.). História: Novos Problemas. Rio de Janeiro: Francisco 

Alves, 1979. p.17-48. 
8 Na língua portuguesa, em geral, esse termo é traduzido por "homem santo", mas o termo "homem divino" traduz com 

mais fidelidade o conceito e semântica daquele empregado em língua grega, além de evitar a "domesticação" dessa 
ideia em um contexto religioso confessional e/ou denominacional quaisquer que sejam.  
9 Para o aprofundamento dessa tese, ver HENGEL, 1980; KOESTER, 2005; CONZELLMAN, 1987. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

14 

 

neleaparecem, embora tragam consigo um patente caráter histórico, também trazem elementos 

moldados a partir do que se quer contar sobre essa "história dos primeiros cristãos". 

No caso aqui proposto, esses elementos históricos e criativos têm especial lugar, pois há 

inúmeros indícios que levam a crer que a imagem do apóstolo, construída em Atos, dialoga 

intensamente com as figuras contemporâneas – ao autor de Atos – de “homens divinos” com 

fins apologéticos e propagandísticos. Não se trata de negar ou categoricamente afirmar a 

figura histórica de Paulo exatamente como o documento apresenta, mas sim a de verificar que, 

independentemente dos atos (realmente) históricos de Paulo, foi necessário ao autor exibir a 

figura dessa personagem tal qual um homem divino. Nesse sentido, é preciso distinguir de que 

Paulo se trata. Há um por que nessa distinção. 

 É unânime entre os estudiosos10 de Novo Testamento e paleocristianismo, exceto aqueles 

com filtros de leitura marcadamente proselitistas e/ou fundamentalistas, perceber que no Cânon 

cristão apenas sete textos (ou Epístolas) podem ser atribuídos com segurança ao Paulo 

histórico, a saber, 1Tessalonicenses, Filemon, Gálatas, Filipenses, 1 Coríntios, Romanos e 2 

Coríntios, todos datados entre o início e fim dos anos 50 e.c.. Dessa forma, a partir desses 

textos, entende-se ou recupera-se o que se chama de "Paulo autêntico", uma das principais 

personagens da história paleocristã. 

 Essa relevância do apóstolo é tão marcante que, mesmo depois de morto, suas tradições 

didáticas e intelectuais ecoaram em outros contextos para outras comunidades que se reuniam 

em nome da pregação sobre o Cristo anunciado por Paulo. Esses textos, num total de seis 

(Colossensses, Efésios, 2Tessalonicenses, 1 e 2Timóteo e Tito), já compostos a partir do II 

século e.c., revelam um outro apóstolo, costumeiramente associado ao que se chama de 

epístolas Dêutero ou Pseudopaulinas.  

 Pelo fato desses documentos reunirem elementos sintático-lingüísticos, semânticos e 

conceituais muito diversos daqueles das outras epístolas é que se estabeleceu esse critério de 

autêntico e não autêntico ou segundo (dêutero) Paulo. Desses últimos escritos emerge uma 

figura de Paulo muito institucionalizada e hierarquizada do ponto de vista de organização social 

e comunitária, fator preponderante, no entendimento deste texto, para distinguir essa 

personagem dos demais. 

 Por fim, e como principal foco, outro Paulo está presente na documentação 

neotestamentária - particularmente em Atos, documento de fins do I século e.c., por volta do 

                                                
10 Ver, por exemplo, KOESTER, 2005; CROSSAN, 2007. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

15 

 

ano 90. Se o critério cronológico for considerado, portanto, trata-se de uma personagem de 

transição, mas esse elemento não será posto em relevo aqui. O que importa é considerar que 

em um documento composto para propagar uma “epopeia cristã” (como tem sido identificado 

por alguns estudiosos11) Paulo e Pedro são elementos centrais. 

 Paulo ainda exerce um protagonismo maior na expansão da mensagem de Jesus, 

crucificado e ressurreto, em relação a Pedro. E chama muito mais atenção os feitos e atuação 

desse apóstolo, comparado até mesmo, em Atos 14,12, com Mercúrio (mitologia romana), no 

caso grego, Hermes.Seu companheiro, Barnabé, é Júpiter, (mitologia romana) no caso grego, 

Zeus12. Essa vinculação, ou nos termos que esse texto quer referir-se, interação -com a cultura 

helênica amplamente difundida nas mais diversas sociedades da bacia mediterrânicano período 

considerado -, e sob pretextos apologéticos e propagandísticos do autor de Atos é que Paulo 

pode ser lido como um “homem divino” (qei/ojavnh,r) nos moldes que essa mesma cultura 

mediterrânica entendia. 

 Em contexto de estudos sobre o Novo Testamento o termo “homem divino” (qei/ojavnh,r) 

ganhou destaque a partir dos anos de 1960 em diante entre os intelectuais da crítica bíblica 

redacional. E continua sendo empregado até hoje para dar conta de estudos sobre homens da 

antiguidade que realizaram feitos miraculosos e/ou mágicos evidenciando, assim, sua relação 

com a(s) divindade(s) que diziam representar. 

 O termo claramente demonstra que o conceito a ele associado tem sido ponto 

fundamental para considerar as relações entre Judaísmo e Helenismo (Judaísmo helenístico / 

Judaísmo Palestino) e entre Judaísmo e Paleocristianismo (Cristianismo Judeu-Palestino / 

Cristianismo Judeu-Helenístico) (PILGAARD, 1995, p.102). O elemento substancial associado ao 

termo é que o homem pode participar na divindade e que essa qualidade divina é demonstrada 

primariamente através de poder miraculoso e sabedoria extraordinária. 

 Sociologicamente, o homem classificado sob esse conceito, era pregador de salvação, 

itineranteou admitido por seus seguidores como salvadores divinos graças ao seu poder 

miraculoso. Do ponto de vista literário, os feitos extraordinários eram comunicados em 

                                                
11 Para uma excelente analise de caso sobre o que foi aqui nomeada “epopeia cristã”, ver: VIEGAS, 2012. Trata-se de 

uma dissertação de mestrado em que a autora demonstra a estreita vinculação da narrativa de Atos com aquelas de 
Homero. 
12 Essa narrativa chama atenção, dentre outros, por três motivos: (a) os apóstolos paleocristãos são identificados com 
figuras divinas de grande prestígio na Bacia Mediterrânica; (b) o autor paleocristão, de língua grega, portanto, helenista, 

menciona nomes de divindades romanas; (c) Barnabé é maior que Paulo, algo impensável para a tradição cristã e, de 
certa forma, contraditório, tendo em vista o protagonismo das duas personagens levando-se em consideração todo o 

texto canônico de Atos, no particular e neotestamentário, no geral. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

16 

 

biografias a partir de um gênero literário específico - a aretologia13 - como por exemplo, 

Apolônio de Tiana (CORNELLI, 2000, p.26ss). 

 Mais especificamente, outras características de homens divinos, segundo Achtemeier14 

seriam, sumariamente: nascimento maravilhoso, carreira marcada pelo dom de uma linguagem 

persuasiva e dominadora, a capacidade de fazer milagres, incluindo curas e adivinhações, e uma 

morte de alguma maneira extraordinária. Esse grupo de conceitos representava uma maneira de 

compreender homens extraordinários nos termos de sua relação com a divindade, e nesse 

sentido, pode ser uma ferramenta útil para a pesquisa dos documentos do Novo Testamento. 

 Certamente que o uso desse termo para compreender figuras da antiguidade traz consigo 

inúmeras características de caráter até mesmo muito abrangentes, mas é exatamente essa 

fluidez de conceitos que interessa à essa análise. Bem como sua relação com o ambiente ou 

universo mágico que permeava as culturas da bacia mediterrânica. Nesse sentido, faz-se 

necessário estabelecer a relação que esse conceito - qei/ojavnh,r- guarda com o contexto da 

experiência religiosa no geral e mágica no particular. 

 Os termos go,hj (góes)15,ma,goj (mágos)16,fa,rmakon (pharmakon)17eevpaoidh|, (epaoidé)18fazem 

parte do campo semântico ligado a práticas mágicas19. O que os distingue entre si e com 

“homem divino” (qei/ojavnh,r) é seu grau de “hierarquização” de valor, por assim dizer. Por 

exemplo, entre go,hj (góes), ma,goj (mágos), o último gozava de mais prestígio, sendo que o 

primeiro tem campo semântico ligado a charlatão / enganador e o segundo estaria se referindo 

a “homens de outra conduta”, segundo Heródoto (CORNELLI, 2000, pp.33-34).  

                                                
13 Para uma profunda análise do termo, bem como conceito e usos, ver: SIMTH, 1971. A vinculação desse 
termo/conceito com a análise dos homens divinos deve ser mais profundamente investigada e as ideias precedentes 

revistas. A intenção é: (a) fazem parte do mesmo campo semântico atrelado à magia? (b) é preciso atribuir às 
narrativas literárias de feitos extraordinários e milagres, bem como de outros atos ao gênero aretologia? Como já 

mencionado anteriormente, a tese doutoral buscará responder a essas perguntas. 
14 ACHTEMEIER, Paul. Apud CORNELLI, 2000. 
15 A tradução desse termo poderia ser dado como mago, porém ela deve sempre vir acompanhada de uma 
caracterização negativa, como enganador, trapaceiro, charlatão. Talvez, no contexto atual no ocidente os chamados 

bruxos, porém sempre com tom desqualificador. Essa caracterização também pode ser percebida ou atribuída levando-
se em conta aspectos sociais, porém esse tema não será aqui discutido, pois, para o momento, interessa apenas sua 

vinculação com o campo semântico da magia. 
16 Forma nominativa para o que se traduz por mago. Porém, o termo não gozava sempre de um sentido positivo. 

Segundo SMITH (1978, p. 74), os mais próximos a um mago(ma,goj)de boas condições econômicas (ou bem-sucedido) 

ochamariam de homem divino(qei/ojavnh,r), isso porque, se a condição econômica fosse desfavorável seria ele um 

mágico(go,hj), em claro tom pejorativo. 
17 É a forma declinada defa,rmakoj(feiticeiro, mago, envenenador). Também existe a formafarmako,j(desta vez, com 

dois sentidos: i. feiticeiro, mago, envenenador; ii. Aquele que é sacrificado como expiação pelos outros, bode expiatório; 

e, desde que homens levianos foram destinados a essa expiação, ofarmako,jse tornou um nome geral para reprovação). 

A história desse termo, do ponto de vista diacrônico, indica importantes alterações no campo semântico do termo. Por 
exemplo, a atribuição, no período clássico grego, de sentido expiatório. Porém, no período imediatamente posterior – 

helenístico – ganhou uma carga mais pejorativa. Porém, em ambos os casos, ligados ao campo semântico da magia. 
18 É a forma declinada deevpw|dh, (uma música cantada para um encantamento, feitiço) que indica o ato de direcionar 

esse feitiço, encantamento. 
19 As definições básicas desses termos na antiguidade foram consultados em KITTEL, 1972 e LIDDEL/SCOTT, 1997. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

17 

 

 Aqui, dentre os termos citados, o que está em jogo é a supremacia que o “homem 

divino” (qei/ojavnh,r) tem sobre os demais dada sua compreensão de alguém superior e dotado de 

dons muito mais valiosos que aqueles praticantes de “simples” artes mágicas. Dessas reflexões 

em torno dos termos convém adotar a postura de CORNELLI, 2000, p. 46, de que o conceito de 

homem divino extrapola definições estáticas, estanques ou rigorosas. 

 Antes, deve-se admitir a fluidez desse conceito exatamente naquilo que se liga ao 

ambiente mágico como um todo. Esse conceito aproxima as personagens associadas a práticas 

mágicas, em perspectiva comparada e deve ser observado em sua equivocidade (com sentido 

definido por Cornelli como oposto a univocidade) na recepção dessas figuras antigas. O 

procedimento que esse texto quer seguir é o de caminhar no sentido oposto ao da modernidade 

que “limpou” e hierarquizou as experiências religiosas plurais da antiguidade por meio de seu 

afastamento do que é civilizado (religião) e do que é barbárie (magia). 

 Por meio dessa operação, em tempos antigos ou modernos, homens de grande sabedoria 

se tornaram filósofos e homens portadores de dons miraculosos,homens divinos. Assim, o foco 

principal que se quer imprimir é entender as passagens que relacionam magia e 

paleocristianismo, em três dimensões básicas: (a) em contexto de século I, a personagem Paulo 

é associada ao ambiente mágico20; (b) como consequência da primeira observação, se a 

imagem do apóstolo é facilmente associada à magia, porque o desconforto dos comentaristas 

atuais em ratificar tal relação?e, por fim, (c) a leitura do apóstolo Paulo como “homem divino” 

(qei/ojavnh,r), não dissociado do campo mágico, traz implicações centrais para a compreensão 

dessa personagem na história paleocristã. 

 

 
Discussão do referencial bibliográfico básico  

 

A partir da constatação de que o paleocristianismo esteve imerso no campo da magia e 

interagiu intensamente com outras culturas que também comungavam desse ambiente mágico 

é que esse texto prosseguirá rumo à problematização e histórico de estudo do tema. Da mesma 

forma como já foi dito a respeito das dificuldades em estudar a antiguidade do ponto de vista 

das fontes, há que se perceber a delicadeza do tema que relaciona magia e cristianismo21. 

                                                
20 As especificidades dessas relações estabelecidas podem ser verificadas, de forma introdutória, em JUSTI, 2010. 
21 Nesta sessão do texto duas observações seguem: (a) para a problemática que envolve o estudo das relações entre 

magia e paleocristianismo, ver JUSTI, 2010. pp. 02-09; (b) a história do estudo da expressãoqei/ojavnh,rsegue aquela 

presente em CORNELLI, 2000. pp. 26-30, ora se aproximando da proposta do autor, ora se afastando e ampliando-a. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

18 

 

Essa dificuldade está dada, fundamentalmente, à “leitura” moderna (tendo como marco 

referencial o Iluminismo Europeu) sobre esse tema em estudo, no particular, e no tratamento 

conferido ao tema da magia, a partir da época moderna, no aspecto geral. A tese é que a forma 

de ler os textos antigos, do ponto de vista da religião e da magia (nesse caso, indissociáveis) foi 

profundamente alterada e transformada pelo impacto do Iluminismo na recente ciência 

moderna.  

Desvelar, pois, o que se chama aqui de “filtro de leitura” – tratamento intelectual pós-

iluminista na abordagem do tema - permitirá um acesso mais amplo de como se relacionava 

magia e religião nos textos antigos, de forma mais abrangente e, no caso dos “homens divinos” 

(qei/oi a;ndrej), de forma mais particular. 

Esse “filtro de leitura”, imposto por intelectuais pós-iluministas (exegetas, historiadores, 

antropólogos, especialmente) deixou comolegado muito preciso e simples de identificar os 

seguintes aspectos: (i) impacto da antropologia imperialista a partir do século XIX que buscou 

separar religião da magia, onde a primeira goza de superioridade sobre a outra; (ii) Paulo, como 

um modelo excessiva e exclusivamente racional; e, por fim, (iii) total dissociação entre 

cristianismo originário e o que se entende como magia antiga. 

Em contrapartida, os esforços de intelectuais contra a corrente de seu tempo 

contribuíram significativamente para perceber que o Novo Testamento, à luz das evidências das 

tradições mágicas greco-romanas, é mais bem entendido em sua totalidade. Também outros 

estudos de menor abrangência22 trouxeram contribuições para o estudo, muito embora alguns 

deles adotaram a defensiva em tratar do assunto rejeitando as influências mágicas no Novo 

Testamento. 

Em meio a todos os debates o que se pode notar com toda convicção é a emergência e 

cada vez mais intensa preocupação dos estudos dessa época em debater os temas que 

relacionavam o paleocristianismo com a magia. A diversidade de abordagens também se fazia 

patente em meados do século XX para a análise do assunto. 

O crescimento e desenvolvimento de uma estrutura teórico-metodológica do campo da 

ciência moderna ampliaram a pluralidade de olhares sobre os objetos históricos, antropológicos, 

sociológicos, enfim, sobre os elementos de estudo que a ciência moderna fragmentou 

cartesianamente para análise, contribuindo significativamente para conclusões mais acuradas: 

 

                                                
22MOMIGLIANO, A.The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth Century. Oxford: Clarendon 

Pres, 1963. DOUGLAS, M. Witchcraft: Confessions & Accusations. London: Tavistock, 1970. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

19 

 

“A ascensão do método estrutural-funcional em sociologia e antropologia e o método 
fenomenológico em religiões comparadas têm fornecido aos estudiosos modelos teóricos em que os 
juízos de valor dos observadores são considerados como uma intromissão indevida na 
problematização do assunto. Por isso, é cada vez menos intelectualmente respeitável considerar, 
em magia do Mediterrâneo antigo (não inferior a magia das modernas sociedades primitivas), 
aspectos pejorativos”.23 (AUNE, 1980, p. 1509). 

 

Uma diferença de perspectiva fundamental também ocorreu na forma com que os 

estudos históricos e culturais dos acadêmicos do Novo Testamento passaram a interpretar o 

ambiente e literatura no paleocristianismo. Dessa forma, a perspectiva da chamada 

“religionsgeschichtlicheSchule” de considerar o paleocristianismo como um fenômeno sincrético 

inserido no contexto “pagão”24grego-romano aos poucos foi dando lugar a um foco mais 

exclusivo no Judaísmo como uma matriz primária do paleocristianismo, como a descoberta, em 

1947, e posteriores estudos, dos Manuscritos do Mar Morto comprovam. 

Em seguida, uma tendência mais intensa e irreversível começou a estabelecer os 

estudiosos do Novo Testamento na convicção de se associar à sociedade greco-romana e ao 

contexto cultural imediato dos povos mediterrânicos o ambiente do Judaísmo e 

paleocristianismo onde precisam ser compreendidos.  

 Mais recentemente25, levando em conta a disseminação desses estudos em contexto 

brasileiro, já no século XXI, um trabalho originalmente de 1995 - KLAUCK, 2011 -, mas 

traduzido para o português em 2011, aborda aspectos religiosos (e mágicos, uma vez que não 

se pode fazer essa distinção em contexto antigo) que dialogariam com a experiência paleocristã.  

 Trata-se de um manual descritivo de diversas expressões religiosas ambientadas na 

bacia mediterrânica, mas que peca por entender que essas experiências religiosas-mágicas, 

paleocristãs e “pagãs”, estavam apenas no entorno do “cristianismo primitivo” e não interagindo 

intensamente com elas. 

 Em 2004, e traduzido ao público brasileiro em 2007, um texto trata do tema sob outra 

perspectiva, a do encontro. A pergunta fundamental, então, passa a ser: “Como foi que a 

missão cristã se encontrou com a cultura pagã greco-romana, durante a expansão da pregação 

no Império? Vários textos do Novo Testamento colocam especificamente em pauta tal „face-a-

face‟.” (PRIETO, 2007, p. 5). 

                                                
23 “The rise of the structural-functional method in sociology and anthropology and the phenomenological method in 

comparative religions have provided scholars with theoretical frameworks in which the value judgments of the observers 
are regarded as an improper intrusion into the subject matter. Hence it is becoming increasingly less intellectually 

respectable to regard ancient Mediterranean magic (no less than the magic of modern primitive societies) pejoratively”. 
24 Esse termo, derivado do latim paganus - camponês ou homem (e mulher) ligado a terra, agricultura, natureza - 

adquiriu ou a ele foi atribuído uma carga pejorativa pela cristandade pós nicênica. Porém, esse termo aqui empregado 
não acompanha tal carga negativa, quando usado quer se referir aos camponeses ligados a cultos religiosos ligados a 

celebração dos elementos da natureza.  
25 Para o período anterior, bem como literatura em contexto não exclusivamente brasileiro (traduções ou não), ver as 

indicações dadas na nota 20 deste trabalho. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

20 

 

 A definição de “cultura pagã” oferecida pela autora indica como essa temática se insere 

no campo dos estudos das relações entre magia e paleocristianismo: 

 

“Entendo por „cultura pagã‟ simplesmente alguns fenômenos culturais bem implantados, tais como 
os santuários religiosos de cura, os santuários de adivinhação, os grandes cultos de acentuada 
atividade comercial e, enfim, à margem dessas grandes estruturas estatizadas, a magia e os 
exorcismos”. (PRIETO, 2007, p. 5). (negrito não consta no original). 

 

 O objetivo com tal análise é resgatar os fatores que levaram autores paleocristãos a 

empregar determinada retórica a fim de promover a “enculturação” do cristianismo no mundo 

greco-romano e sublinhar quais linhas de conduta poderiam funcionar como sinais de identidade 

cristã.  

Apesar do discurso (quase) proselitista da autora, o trabalho contribui significativamente 

para a pesquisa, pois se vale de numerosos autores antigos gregos, judeus e romanos para 

resgatar o mundo que circundava as comunidades cristãs nascentes, bem como situar 

elementos culturais específicos em cada análise de caso proposta. 

No mesmo ano, ainda, o texto de CHEVITARESE e CORNELLI, 2007 detinha-se sobre 

peculiaridades em torno do tema, a partir de um ponto de vista não pejorativo. De forma 

pioneira no Brasil, a obra discute o paleocristianismo em suas bases culturais, históricas e 

teológicas próprias, vinculando, sem temeridades, nesse caso particular, a presença do 

elemento mágico nas etapas formativas do paleocristianismo. A perspectiva é interdisciplinar e o 

modelo teórico se baseia no encontro entre culturas diversas em um mesmo espaço geográfico 

e as implicações desse fenômeno. 

É a partir desse trabalho que se percebe a importância de discutir a presença do 

elemento mágico no paleocristianismo, onde foi ator fundamental e continua sendo no que se 

refere à vida social e política de sociedades antigas. Muito embora gere disputas, reações 

extremadas de fundamentalistas religiosos e dificuldades no estudo, é necessário que esse 

campo de debate avance também em um contexto brasileiro.  

Especificamente, para o contexto de estudos sobre o “homem divino” (qei/ojavnh,r),o termo 

teve origem nos estudos sobre história das religiões e ganhou fôlego em análises para a 

documentação neotestamentária a partir dos anos 60 do século XX. O debate sobre homens 

divinos tem seu foco em estabelecer a relação entre o termo e seu conceito. Isso demonstra a 

necessidade de definição da ideia por trás do termo. 

Em contexto especialmente grego clássico o termo ocorre como referência a homens 

portadores de dons e realizadores de feitos maravilhosos. Já na Septuaginta e literatura 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

21 

 

paleocristã o termo exato “homem divino” (qei/ojavnh,r) não é mencionado e, no que diz respeito a 

literatura grega-helenística pré-cristã, quando o termo é usado não o é enquanto um título 

(PILGAARD, 1995, p.103). 

Porém, H. D. Betz (1961, p.102) provou que a ocorrência do termo não pode ser decisiva 

para a existência do conceito. Como já foi mencionada a variabilidade considerável de 

elementos que compõem esse conceito, Betz defende que o termo “homem divino” (qei/ojavnh,r) é 

uma definição científica usada para explicar e classificar certas figuras no mundo antigo. 

Para esse autor, o conceito deve ser entendido do ponto de vista antropológico de acordo 

com as especificidades da cultura helenística, onde o homem não era simplesmente uma dada 

espécie de ser. Assim, “Homem, em seu conceito não é somente o que ele é, mas é um ser 

pairando entre suas duas possibilidades: o divino (qei/on) e o animal (qhriw,dhj)” (BETZ, 1968, 

p.116). 

Dessa forma, Betz instaura a análise sobre homens divinos como objeto da Antropologia. 

Sem dúvida é uma perspectiva extremamente útil para os estudos sobre homens divinos, mas 

segundo Pilgaard (1995, p.105) essa proposta é parcial, embora importante, pois do ponto de 

vista da análise antropológica o homem é um polo da relação enquanto que o divino, que ocupa 

o outro polo e não é contemplado nessa análise, é decisivo em uma perspectiva relacional para 

se dar conta do conceito como um todo. 

Na década de 1980 GALLAGHER(1980) revisita o conceito afirmando que a análise de 

“homem divino” (qei/ojavnh,r) deve considerar o aspecto ético que pontua a ambiguidade dessa 

definição. Essa ambiguidade diz respeito a possibilidade do homem divino ser “desqualificado” 

como apenas um mago. Isso se justifica à medida em que o ambiente de atuação desse homem 

não pode ser negligenciado.  

Uma vez que ele ganha sustentabilidade por meio de seu trabalho em sua localidade, de 

acordo com sua relação social entre patronagem /instituição e, por conseguinte, a posição que 

ocupa dentro da sua sociedade. Porém, para essa proposta onde o homem deve ser 

essencialmente bom e comunicar coisas boas e salvíficas para sua comunidade, a variabilidade 

conceitual de “homem divino” (qei/ojavnh,r) perde espaço para valores morais rígidos e bem 

localizados. 

Para além de definições intersecionadas ao potencial antropológico (Betz), ético-

filosófico-teológico (Gallagher) e sociológico (Betz, Gallagher) há aquela que situa essa ideia a 

partir, também, de uma perspectiva interacional de culturas (Holladay, 1977). Para esse 

intelectual o conceito de “homem divino” (qei/ojavnh,r) implica a interação de dois mundos 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

22 

 

diferentes: o helenístico e o judaico Veterotestamentário, que veio a desembocar no helenismo-

palestino-paleocristão. Ainda, do ponto de vista deste conceito, a divisão entre Judaísmo 

Helenístico e Palestino deve ser abandonada, bem como, defende este texto, a separação entre 

magia e religião. 

A perspectiva de interação cultural abordada por esse autor deve fazer destaque a 

complexidade de Judaísmos e Cristianismos que formaram o solo fértil sobre o qual a ideia de 

“homem divino” (qei/ojavnh,r) continuou a se disseminar. Enfatizar, assim, essa diversidade é 

atestar seu caráter interacionista plural e complexo que ajuda a borrar fronteiras entre um 

Cristianismo singular e fundamentalista, como queria Nicéia de um lado e clarear as relações 

culturais eminentemente complexas de experiências religiosas, por outro lado. 

Para esse tema de “homem divino” (qei/ojavnh,r) em contexto brasileiro apenas no ano 2000 

(CORNELLI, 2000) é que o termo em conjunção com seu conceito ganha uma análise em diálogo 

com a figura histórica de Jesus. A perspectiva é a da equivocidade, ou seja, em oposição a 

univocidade, de um conceito ou recepção em contexto de paleocristianismo para dar conta de 

personagens (agora) cristãos em diálogo com as experiências mágico-religiosas da bacia 

mediterrânica, incluindo a Palestina. 

Em sua tese, Cornelli evidencia, por uma perspectiva comparada as figuras de Jesus de 

Nazaré e Aplônio de Tiana para uma percepção sobre a presença do termo “homem divino” 

(qei/ojavnh,r) e as implicações históricas de tal uso. Também outros personagens são analisados da 

literatura grega clássica e a função apologética que os autores paleocristãos tiveram em se 

apropriar dessa ideia para a disseminação de sua pregação. 

Dessa problemática e percurso bibliográfico até aqui levantados, nota-se a necessidade 

de se valer de um método interdisciplinar para o estudo desse tema acerca dos “homens 

divinos” (qei/oi a;ndrej). A ciência histórica, nem tão pouco a antropologia, sociologia, teologia ou 

ciência das religiões são capazes, sozinhas, de abordar tal fenômeno. Assim sendo, esse projeto 

se insere em uma perspectiva epistemológica comparada dos diversos saberes e campos do 

conhecimento para elucidar as relações que este texto defende haver entre “homem divino” 

(qei/ojavnh,r), Apóstolo Paulo e paleocristianismos. 

 
 
Quadro teórico-metodológico 
 

 O conceito de “homem divino” (qei/ojavnh,r) faz parte da cultura mediterrânica, como já 

mencionado até aqui. Esse mesmo conceito, com segurança, pode ser entendido no interior de 

experiências culturais e religiosas como os Judaísmos, Cristianismos, Paganismos, etc. Da 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

23 

 

mesma forma diversa, modelos epistemológicos afins precisam comparecer do ponto de vista 

teórico e de forma interdisciplinar (ou comparados) para essa análise que será desenvolvida.  

 Basicamente quatro modelos servirão para análise nesse mister: (i) do ponto de vista da 

história, as reflexões de Hobsbawm (1997) e Ginzburg (2007a); (ii) do ponto de vista da análise 

literária, os passos metodológicos para exegese de textos antigos proposta por Wegner, 1998; 

e, por fim, (iii) a análise de interações culturais de Sahlins (1990). 

 

 . Eric Hobsbawm e a invenção das tradições 

 A tese fundamental do autor inglês é que “tradições” que na maioria das vezes são 

consideradas como antigas são, na verdade, bastante recentes. A locução "tradição inventada" 

tem um sentido amplo, mas nunca indefinido. Trata-se de tradições realmente inventadas e 

institucionalizadas quanto aquelas que têm uma dificuldade maior de ser precisadas quanto à 

sua origem.  

 Essas invenções constituem-se como um conjunto de práticas de natureza ritual ou 

simbólica, com regras tácita ou abertamente aceitas, que visam inculcar certos valores e 

normas de comportamento. A intenção é estabelecercontinuidade com o passado histórico 

apropriado. É essencialmente um processo de formalização e ritualização, caracterizado por 

referir-se ao passado, mesmo que pela imposição da repetição. 

 Segundo Hobsbawm, provavelmente, não há lugar nem tempo investigado por 

historiadores onde não tenha existido a invenção de tradições. Enunciando reflexões sobre a Era 

pós-industrial, o autor entende a história como parte do cabedal de conhecimento e ideologia de 

uma dada cultura. 

Assim, o que passa a funcionar como enquadramento de memória para aqueles que não detêm 

o discurso sobre essa história recebe um conteúdo selecionado e institucionalizado como o que 

deve ser parte da memória daquela cultura ou sociedade. 

 Por fim, ou dentro dos limites daquilo que o pensamento de Hobsbawm permite ser 

usado como “chave” para esse trabalho, é justamente o ponto que desemboca nas análises de 

Sahlins. Ou seja, enquanto que para o inglês não é possível saber como novas tradições lançam 

mão de velhos elementos, força-os a inventar novos acessórios e linguagens ou ampliar o velho 

vocabulário, Sahlins e sua teoria atuam justamente nesse ponto para dar conta dessa 

explicação. 

 

 . Carlo Ginzburg e a circularidade cultural a partir do paradigma indiciário 

 A abordagem micro-histórica de Ginzburg permite a recuperação ou reconstrução de 

elementos culturais e/ou sociais a partir de elementos particulares, menores ou mais 

negligenciáveis em uma macro-análise. Esses elementos menores ou (quase) imperceptíveis - 

indícios - quando reunidos, dão como resultado um paradigma epistemológico (ou indiciário) 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

24 

 

que permite, do ponto de vista científico, construir elementos interpretativos da cultura do qual 

emergem. 

 Esse indícios fazem parte da cultura popular e erudita de uma sociedade que estão em 

plena relação dialética, pois ambas esferas interpelam e redefinem uma a outra em um híbrido 

cultural constituído a partir desses dois polos, por assim dizer. Porém, a assimilação gradual, 

por parte das ciências humanas, do paradigma indiciário da semiótica ocorreu de forma 

estanque e especializada em cada disciplina na modernidade, colocando, assim, esses indícios 

como menos importantes. 

 Porém, o “paradigma indiciário” remete “a um modelo epistemológico comum, articulado 

em disciplinas diferentes, muitas vezes ligados entre si pelo empréstimo de métodos ou termos-

chave”. (GINZBURG, 1989, p. 170). A metáfora do tapete é bem própria (e muito cara ao 

professor turinense) para compreender o sistema, pois analogamente aos fios que, vertical e 

horizontalmente dão forma total à peça, assim também os sinais ou indícios mínimos da 

investigação histórica são assumidos como elementos reveladores de fenômenos culturais mais 

gerais, como a visão de mundo de uma classe social, de um escritor ou de toda uma sociedade. 

  

 . U. Wegner e a análise literária para exegese de textos antigos 

 Do ponto de vista diacrônico, “os textos (...) são o resultado de um prolongado processo 

de reelaboração e transmissão oral e escrita” (WEGNER, 1994. p.156). A partir de uma exegese 

histórico-crítica, é que se pretende (re) construir o discurso original dos textos e que intenção o 

autor do mesmo tinha ao produzi-lo.  

 Essa opção metodológica se justifica à medida que “os textos neotestamentários são o 

resultado de um processo de reelaboração e transmissão oral e escrita que se prolongou no 

tempo” (WEGNER, 1994. p.37). Dessa maneira, textos refletem situações singulares, 

irrepetíveis, mas conservam em si mesmos, os vestígios de sua origem, “para o exegeta, tais 

observações sobre o texto constituem indícios que lhe permitem percorrer novamente as etapas 

da formação do texto” (WEGNER, 1994. p.41).  

 Sobre a terminologia das etapas do método histórico-crítico não há muita convergência 

entre os estudiosos e exegetas do Novo Testamento (embora as etapas sejam as mesmas). Não 

se quer, aqui, resolver o problema do emprego das terminologias, mas apenas, explicitar que 

termos serão usados (a função de cada etapa segue enunciada a cada passo executado). Opta-

se, portanto aqui, pelas seguintes etapas: (a) segmentação e tradução (dividir o texto em 

partes menores, portanto simplificadas, quanto possíveis e traduzir do ponto de vista literal); 

(b) crítica textual (estabelecer a perícope sobre a qual se trabalhará; (c) crítica da constituição 

do texto (determinar a unidade da perícope, tendo em vista seu contexto anterior e posterior 

dentro do documento, bem como estruturar o texto no seu nível argumentativo); (d) crítica da 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

25 

 

forma (perceber elementos mais detalhados, do ponto de vista formal, determinar o gênero 

literário, seu “lugar de vida” – sitzimleben e, por fim, perceber a intencionalidade da perícope); 

(e) crítica da redação e da composição (perceber quem são os interlocutores do autor, bem 

como seu tempo e espaço e a motivação para tal); (f) comentários (elencar elementos 

adicionais sobre a perícope e suas palavras e expressões que, porventura, não tenham sido 

contemplados nos passos exegéticos – função complementar). 

 

 . MarshalSahlins e as interações culturais 

Sahlins (1990), em seu texto, menciona, entre outras, quatroidéias pertinentes para se 

pensar o material aqui selecionado para análise. A primeira delas é que, a cultura é 

historicamente reproduzida e alterada na ação (SAHLINS, 1990. p.7). Assim sendo, se a cultura 

insere-se na História, ela está em constante movimento. Portanto, espera-se que esse 

movimento produza uma “transformação estrutural”, pois a alteração de alguns sentidos muda a 

relação de posição entre as categorias culturais, havendo assim uma “mudança sistêmica”. 

Em seguida o autor norte-americano entende que a cultura é, no tempo, a síntese da 

reprodução e da variação (SAHLINS, 1990. p.9).Ou seja, à medida que há o contato entre 

diferentes culturas, elas reproduzem-se de maneira distinta uma da outra, e esse processo deve 

ser entendido como uma via de mão dupla. Por conseguinte, ambas as culturas, depois do 

contato conheceram inúmeras variações ao longo do tempo e do espaço em que conviveram.  

Ainda, a cultura é justamente a organização da situação atual em termos do passado 

(Sahlins, 1990,192).Esse é o ponto de diálogo entre Sahlins e Hobsbawm, à medida que a teoria 

do autor norte-americano complementa a do autor inglês. A paráfrase de Marc Bloch resume a 

idéia, “[...] os nomes antigos, que estão na boca de todos, adquirem novas conotações, muito 

distantes de seus sentidos originais”. 

Por fim, segundo Sahlins, a cultura funciona com uma síntese de estabilidade e mudança, 

de passado e presente, de diacronia e sincronia (Sahlins, 1990,180) é precisamente essa 

definição que explica o objeto desse estudo, pois nas palavras do mesmo autor: "No final, 

quanto mais as coisas permaneciam iguais, mais elas mudavam, uma vez que tal reprodução de 

categorias não é igual. Toda reprodução da cultura é uma alteração [...]”. 

 

Hipóteses 

 

 Para a construção de hipótese de trabalho para a tese há de se levar em conta o diálogo 

entre a operacionalização da documentação e seu quadro teórico. Assim, para cada aproximação 

teórica elencada acima e o respectivo trato da documentação disponível emergem as hipóteses 

gerais e específicas, saber: 

 

(a) Quanto à invenção de tradições: 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

26 

 

Hipótese Geral: O autor de Atos dos Apóstolos construiu uma narrativa pautada por elementos 

históricos e elementosnão-históricos para contar um “história do paleocristianismo”. 

Hipótese Específica: Ao contar uma “história” esse autor promoveu uma “invenção de tradição” 

sobre a origem do movimento que viria a ser cristão e formatou suas personagens aos moldes 

da literatura helenística que tinha à sua disposição com fins apologéticos e propagandísticos. 

 

(b) Quanto à relação entre paleocristianismo e magia: 

Hipótese Geral: ao promover as personagens ao mesmo patamar de homens reconhecidos em 

seu contexto cultural, o autor de Atos as inseriu em um gênero biográfico tipicamente 

helenístico onde era necessário atribuir a elas feitos extraordinários.   

Hipótese Específica: diversos sinais presentes no documento de Atos permitem a elaboração de 

um paradigma indiciário onde nenhum problema há em vincular suas personagens com o 

ambiente da magia, ao contrário, por meio dela é que esses homens deveriam suplantar as 

personagens já conhecidas naquela cultura com feitos ainda mais poderosos. 

 

(c) Quanto à presença do termo e atribuição do conceito de “homem divino” (qei/ojavnh,r): 

Hipótese Geral: na antiguidade o conceito de “homem divino” (qei/ojavnh,r) estava difundido na 

bacia mediterrânica e, empregado a várias figuras históricas, conferiu marca de presença e 

atuação decisivas do ponto de vista social nessas culturas. 

Hipótese Específica: por meio de estudo do campo semântico dos termos go,hj (góes), ma,goj 

(mágos), fa,rmakon (pharmakon), evpaoidh|, (epaoidé) e qei/ojavnh,r (homem divino) é possível verificar 

a íntima ligação ao ambiente de práticas mágicas a que fazem referência e a permanência e 

aplicabilidade desse conceito a comunidades paleocristãs. 

 

 

(d) Quanto às interações culturais: 

Hipótese Geral: no momento em que o paleocristianismo extrapola suas fronteiras palestinas e 

entra em contato com as demais culturas e experiências religiosas, há a necessidade de 

identificar os pregadores cristãos como homens divinos a fim de inserir essa traição paleocristã 

na agenda religiosa das comunidades por onde transitaram essas ideias “cristãs”. 

Hipótese Específica: Paulo é central na história construída por Atos e, portanto, adquire status 

de homem divino como fruto de negociação cultural entre paleocristãos e religiões politeístas 

para que ele faça parte, então, dessa tradição amplamente disseminada na bacia mediterrânica. 

 

Apontamento final 

 

 O tema aqui abordado é o ponto de partida de uma pesquisa que pretende analisar a 

figura do homem divino na antiguidade e a presença desse conceito nos estudos de 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

27 

 

paleocristianismos. As hipóteses se constituem como perguntas norteadoras nesse processo 

que, uma vez delimitada a problemática e estado atual bibliográfico do tema, terá tratamento 

teórico-metodológicoda documentação para atingir tal fim. O que até aqui se elencou foram 

passos a partir dos quais esse caminho será possível.  

 Reforça-se, portanto, o caráter interdisciplinar necessário para essa abordagem, bem 

como a leitura da documentação tendo em vista os filtros de leitura constituídos na 

modernidade e as abordagens religiosos-confessionais que, de certa forma, moldaram uma 

leitura apologética dos textos. Assim, o caminho necessário passa a ser compreender as 

experiências religiosas plurais e inseridas em seus contextos contemporâneos em diálogo com 

suas culturas que a elas são impossíveis de se dissociar. 

Com isso, quer-se dizer que para cada objeto e/ou problemática adotada em termos de 

paleocristianismos e experiências religiosas antigas é impossível percebe-las fora de sua 

dinâmica cultural própria.Ou seja, a aproximação a esses objetos passa, necessariamente, por 

compreender em que realidade os agentes históricos estão inseridos e de que forma forjam suas 

experiências que se tem acesso por meio da documentação. Documentação essa que necessita 

comparecer de forma a dar conta, o tanto quanto possível, do tempo e espaço em que seus 

agentes estão inseridos e não somente documentos de natureza religiosa de um lado e social, 

política, econômica, etc, por outro. 

 

 

 

Bibliografia básica; 

 
 . Textos Antigos 

 

THE GREEK MAGICAL PAPYRI IN TRANSLATION – INCLUDING THE DEMOTIC SPELLS. BETZ, 

Hans Dieter (ed.). Chicago & London: The University of Chicago Press, 1992. 

BÍBLIA HEBRAICA STTUGARTENSIA – BHS – TextumMasoreticum. 4ª Ed. Revisada. Stuttgart: 

Deutsche Biblegellscaft, 1967/77. 

BÍBLIA. Novo Testamento. Português. Bíblia de Jerusalém. Nova Edição, Revista e Revisada, 

São Paulo: Paulus,2002. (BJ). 

JOSEPHUS, F. The Life - Against Apion.Trad. H. St. J. Thackeray. London: Harvard University 

Press, 1976. 

____________. Jewish Antiquities.Trad. L. H. Feldman. London: Harvard University Press, 

1981. 10vols. 

____________. The Jewish War.Trad. H. St. J. Thackeray. London: Harvard University Press, 

1989. 9vols. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

28 

 

NEW TESTAMENT APOCRYPHA. Editor: Wilhelm Schneemelcher, tradutor para o inglês: R. McL. 

Wilson. Philadelphia: The Westminster Press, v. 1 (1963) e v.2 (1964). 

NOVO TESTAMENTO. Grego.The Greek New Testament.ALAND, Kurt, etalli. London:United 

Bible Society, 2001 (4ª edição). (UBS). 

NOVO TESTAMENTO. Grego. NovumTestamentumGraece, NESTLE-ALAND. Editedby 

Barbara et Kurt Aland, JohannesKaravidopoulos, Carlo M. Martini, Bruce Metzger. 

EditioneVicesimaseptima revisa. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1995. (NESTLE-ALAND). 

THE APOCRYPHA OF OLD TESTAMENT. New York: Oxford University Press, 1977. 

THE BIBLICAL ANTIUITIES OF PHILO.Tradução, Comentário e Notas de M. R. James. New York: 

The Macmillan. 

 

 . Dicionários e Manuais 

 

ALONSO SCHÖKEL, Luis. Dicionário bíblico hebraico-português. São Paulo: Paulus, 1997. 

BAILLY, Anatole. Dictionnaire grec-français. Paris: Hachette, 2000. 

JENNI, Ernst; WESTERMANN, Claus. Diccionario teologico manual del Antiguo Testamento /. 

Madrid :Cristiandad 1978. 10v. 

LIDDEL & SCOTT.Greek‐English Lexicon.Oxford: Clarendon Press. 1997. 

SCHREINER, J. et alii. Introducción a los métodos de la exégesis Bíblica. Barcelona: 

Herder. 1974.  

WEGNER, Uwe. Exegese do Novo Testamento. São Paulo/São Leopoldo: Paulus/Sinodal, 

1998.  

 

 . Obras de Referência 

 

AUNE, David Edward. Magic in Early Christianity. In: HAASE, W. (ed.) Aufstieg und 

Niedergang der römischen Welt. II.23.2, Berlin: 1980. p. 1507-1557. 

____________________. Studies In New Testament and Early Christian Literature. 

Leiden : E. J. Brill, 1972. 

___________________. Magic & Mystery in the Greek Magical Papyri. In: FARAONE, C. and 

OBBINK, D. MagikaHiera, 1991. p. 244-259. 

BETZ, H. D. LucianvonSamosataund das NeueTestament. Berlin, Akademie-Verlag, 1961. 

__________. Jesus as Divine Man. In: TROTTER, F. T. (ed.) Jesus and the Historian. 

Philadelphia: Westminster, 1968. pp. 114-133. 

BONNER, C. Studies in Magical Amulets, Chiefly Graeco-Egyptian. Ann Arbor: The 

University of Michigan Press. 1950. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

29 

 

BRASHEAR, W.M., The Greek Magical Papyri: an Introduction and Survey; Annotated 

Bibliography (1928-1994) In: Wolfgang Haase(Editor). Aufstieg und Niedergang der 

Römischen Welt II.18.5. Berlin, New York: 1995. p. 3380-3684. 

BURKERT, W. Religião Grega na Época Arcaica e Clássica. Lisboa: Fundação 

CalousteGulbenkian, 1993. 

CHEVITARESE, André L.; CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, Cristianismo e Helenismo: Ensaios 

acerca das interações culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: Annablume; Fapesp, 2007. 

CHEVITARESE, André L. Cristianismos. Rio de Janeiro: KLINÉ, 2011. 

CONZELMANN, Hans. Acts of the Apostles.Philadelphia: Fortress Press, 1987. 

CORNELLI, Gabriele. Sábios, Filósofos, Profetas ou Magos? Equivocidade na recepção 

das figuras de qei/oi a;ndrejna literatura helenística: a magia incômoda de Apolônio de 

Tiana e Jesus de Nazaré. Tese de Doutorado. São Bernardo do Campo, 2000. 

CROSSAN, J. D. e REED, J. L. Em busca de Paulo. São Paulo: Paulinas, 2007. 

DODDS E. R. Os Gregos e oirracional. Lisboa:Gradiva, 1988. 

DUNN, James D. G. A Teologia do Apóstolo Paulo. São Paulo: Paulus, 2003. 

FARAONE, C. and OBBINK, D.MagikaHiera: Ancient Greek Magic and Religion. New York: 

Oxford University Press, 1991. 

GINZBURG, Carlo (a). Mitos, Emblemas, Sinais: Morfologia e História. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2007. 

HENGEL, Martin. Acts and the History of Early Christianity.Philadelphia: Fortress Press, 

1980. 

HOBSBAWM, Eric e RANGER, Terence (Org.).A Invenção das Tradições. Rio de Janeiro, Paz e 

Terra, 1997. 

HORSLEY, Richard. Paulo e o Império. São Paulo: Paulus, 2004. 

KLAUCK, Hans-Josef. O entorno religioso do cristianismo primitivo. São Paulo: Loyola, 

2011. 2vol. 

MURPHY-O‟CONNOR. Paulo, Biografia Crítica. São Paulo: Loyola,1996. 

PRIETO, Christine. Cristianismo e Paganismo: a pregação do Evangelho no mundo Greco-

Romano. São Paulo: Paulus, 2007. 

PILGAARD, Aage. The Hellenistic TheiosAner - A Model for Early Christian Christology? In: 

BOGEN, Peder and GIVERSEN, Soren (Ed.) The New Testament and Hellenistic Judaism. 

Oxford: Alden Press, 1995. 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990. 

SCHWEITZER, A. O Misticismo de Paulo, o Apóstolo. São Paulo: Fonte Editorial, 2006. 

 

 .Textos Gerais 

 

BRIGHT, J. História de Israel. São Paulo: Paulus, 1978. 

http://www.amazon.com/s/ref=ntt_athr_dp_sr_1?_encoding=UTF8&sort=relevancerank&search-alias=books&field-author=Wolfgang%20Haase


RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

30 

 

CHEVITARESE, André Leonardo; ARGÔLO, Paula Falcão; RIBEIRO, Raphaela Serrador (Org.). 

Sociedade e Religião na Antigüidade Oriental. Rio de Janeiro: Fábrica de Livros / Senai, 

2000. 

DOUGLAS, M. Witchcraft: Confessions & Accusations. London: Tavistock, 1970. 

FREYNE, Sean. Jesus, um Judeu da Galiléia: nova leitura da história de Jesus. São Paulo: 

Paulus, 2008. 

GINZBURG, Carlo. Os andarilhos de bem: feitiçarias e cultos agrários nos séculos XVI e 

XVII. São Paulo: Companhia da Letras, 1988. 

_________________. (b) O fio e os rastros: verdadeiro, falso, fictício. São Paulo: 

Companhia da Letras, 2007. 

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história, cultura e religião do 

período helenístico. São Paulo: Paulus, 2005. Volume 1. 

_________________. Introdução ao Novo Testamento: história e literatura do 

cristianismo primitivo. São Paulo: Paulus, 2005. Volume 2. 

LE GOFF, Jacques e NORA, Pierre (orgs.). História: Novos Problemas. Rio de Janeiro: 

Francisco Alves, 1979. 

MOMIGLIANO, A.The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth Century. 

Oxford: ClarendonPres, 1963. 

_________________.Os limites da civilização- A interação cultural das civilizações 

grega, Romana, Céltica, Judaica e Persa. Rio de Janeiro, Jorge Zahar editor, 1991. 

SMITH, M. The Secret Gospel: The Discovery and Interpretation of the Secret Gospel 

according to Mark. New York: Harper &Row, 1973. 

SMITH, M. Jesus the Magician. New York: Harper & Row, 1978;  

HULL, J. M. Hellenistic Magic and the Synoptic Tradition.Naperville: Alec R. Allenson Inc., 

1974. 

VIEGAS, Alessandra Serra. A construção narrativa de Barnabé como um modelo literário 

de generosidade à luz de atos dos apóstolos 4,32–5,11. Dissertação de Mestrado, 2012. 

Disponível em: 

<http://www.maxwell.lambda.ele.puc-

rio.br/Busca_etds.php?strSecao=resultado&nrSeq=18904@1>. 

 

 

 .Periódicos 

 

BROX, N. Magie und Aberglaubean den Anfängen des Christentums. In: 

TriererTheologischeZeitschrift, 83 (1974), p. 157-180.  

GALLAGHER, E. V. Divine Man or Magician?Celsus and Origen on Jesus. In: SBLDS 64. Chicago: 

Scholars, 1980. 



RJHR V:8 (2012) – Daniel Brasil Justi 

 

 

31 

 

HOLLADAY, C. TheiosAner in Hellenistic Judaism. In: SBLDS 40. MIssoula: Scholars, 1977. 

pp.1-47. 

JUSTI, Daniel Brasil. Análise Histórica e Literária: Por uma Metodologia Exegética e comparativa 

com as versões de tradução em língua portuguesa - Gl 3,1-5. – Revista de Estudos sobre o 

Jesus Histórico e sua Recepção (RJHR), Ano IV [2011], volume 7. Disponível em: 

<http://andrechevitarese.com/revistajesushistorico/arquivos7/ARTIGO-DANIEL-JUSTI.pdf>. 

JUSTI, Daniel Brasil. Magia no mundo antigo e práticas mágicas entre os primeiros cristãos. – 

Revista de Estudos sobre o Jesus Histórico e sua Recepção (RJHR), Ano III [2010], 

volume 5. Disponível em: 

<http://andrechevitarese.com/revistajesushistorico/arquivos5/Artigo_Justi.pdf>. 

SMITH, Morton. Prolegomena to a discussion of Aretalogies, Divine Men, the Gospels and Jesus. 

In: Journal of Biblical Literature, Vol. 90, nº 2, 1971. pp.174-199. 

YAMAUCHI, Edwin M. Magic in the Biblical World. In: Tyndale Bulletin, vol. 34. 1983. p.169-

200. 

 

http://andrechevitarese.com/revistajesushistorico/arquivos7/ARTIGO-DANIEL-JUSTI.pdf
http://andrechevitarese.com/revistajesushistorico/arquivos5/Artigo_Justi.pdf

