
 
 

QUEM VOS OUVE, OUVE A MIM: A TRAJETÓRIA DE UMA PESQUISA 

 

Lair Amaro dos Santos Faria1 

http://lattes.cnpq.br/8136626937111109 

 

 

O ponto de partida para esta comunicação foi uma indagação acerca do que 

teria ocorrido no intervalo de tempo entre a morte de Jesus de Nazaré e o 

surgimento dos primeiros registros escritos em torno de suas falas e de seus feitos. 

Ou, como conjecturam alguns pesquisadores, até o preciso momento em que a 

Narrativa da Paixão foi vertida por escrito2. 

Segundo o biblista C. F. D. Moule, referindo-se ao evangelho de Marcos, antes 

que essa obra em si fosse iniciada, “provavelmente já circulassem folhas de papiro, 

em que se registravam, em aramaico (e possivelmente em hebraico) ou grego, 

adágios ou ditos” que, mais tarde, entraram na composição daquele evangelho 

(1979:19).  

De acordo, portanto, com a suposição de Moule, dentre os seguidores do 

movimento do Reino de Deus necessariamente haveria quem soubesse escrever e, 

por iniciativa própria ou instado por outros membros e/ou pelas circunstâncias, 

tomou para si o encargo de redigir por escrito o assim chamado ministério público 

de Jesus de Nazaré. 

Com efeito, entre os pesquisadores que aventaram cobrir teoricamente os 

anos que separam a morte de Jesus, o carpinteiro de Nazaré, e a escrita dos 

evangelhos, é quase impossível imaginar a ausência de textos. Assim, Helmut 

Köester postula que desde o começo havia uma tradição oral transmitida, mas que 

não se pode descartar a transmissão em forma escrita, à medida que “os primeiros 

missionários cristãos e líderes de igrejas não eram absolutamente pessoas iletradas 

que não sabiam ler e escrever. A cultura dos períodos helenístico e romano era até 

certo ponto uma cultura literária” (2005:2). 

Convém frisar, todavia, que essas opiniões tem sido alvo de críticas bem 

fundamentadas e estudos recentes impõem uma revisão acerca dessas concepções 

padrão. Bart Ehrman trata da taxa de analfabetismo por todo o império romano no 

período em que o movimento de Jesus dava seus passos iniciais. Sustentando-se 

nas pesquisas de William Harris, sobre a alfabetização no mundo antigo, e de 

                                                             
1
 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em História Comparada (PPGHC) da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) e doutorando pelo mesmo programa. Orientando do Prof. 
Dr. André L. Chevitarese. 
2
 Pesquisadores propõem que a Narrativa da Paixão, isto é, a descrição da última semana de 

Jesus de Nazaré, teria sido a composição que primeiro se desenvolveu nos círculos de 
seguidores do movimento do Reino de Deus. 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

33 
 

Catherine Heszer, sobre a alfabetização especificamente entre os judeus da 

Palestina, ele sublinha que “na melhor fase, talvez 10% da população fosse 

grosseiramente alfabetizada. E esses 10% seriam das classes abastadas – pessoas 

de classe alta que tinham tempo e dinheiro para receber uma educação (...)” 

(2010:140). 

Contrariando a visão de Köester, Ehrman conclui peremptoriamente que nada 

nos evangelhos ou no livro de Atos dos Apóstolos fornece base para afirmar que os 

seguidores de Jesus soubessem ler, quanto mais escrever. Por conseguinte, cumpre 

demarcar uma aguda distinção entre, de um lado, os companheiros de Jesus de 

Nazaré e, de outro, os autores dos evangelhos que, consoante Ehrman, “eram 

cristãos altamente educados, falantes de língua grega, que provavelmente viviam 

fora da Palestina” (2010:141). 

Em que medida, portanto, pode-se dizer que Ehrman derroga as ilações de 

Moule? Somente se as elucubrações de Moule apontarem que os redatores das 

folhas de papiro tenham sido os assim denominados apóstolos de Jesus. Não 

obstante, persiste a noção de que os indivíduos ao redor do carpinteiro de Nazaré 

possuíam habilidades mínimas para escrever e, talvez, para ler. 

Em razão disso, convém acessar o seminal trabalho de Werner Kelber que, 

passados 21 anos, ainda é tão impactante quanto ignorado. Sua premissa 

fundamental – e ainda inquestionavelmente precisa – é a de que os acadêmicos 

bíblicos tendem a “pensar predominantemente, ou mesmo exclusivamente, em 

termos literários, lineares e visuais”, tornando, dessa maneira, “difícil, se não 

impossível, estabelecer uma apreciação genuína da oralidade como um fenômeno 

linguístico por seu próprio direito” (1983:2). 

Assim, Kelber supõe que Jesus de Nazaré, na condição de um orador 

carismático, não falava para seus contemporâneos considerando conscientemente 

que seus ditos seriam objeto de retenção literária. Antes, ele não precisava nem 

teria empregado ajudas textuais, nem mesmo falava com os olhos voltados para a 

preservação textual de suas palavras (1983:19). 

A cultura ocidental, em geral, e a pesquisa bíblica acadêmica, em particular, 

tem a cultura escrita (literacy) tão profundamente implantada na maneira de 

abordar o mundo que dificilmente evitar pensar nela como o meio normal de 

comunicação e a única medida da linguagem, sublinha Kelber (1983:32). Nesse 

sentido, ele comenta, tanto a crítica da forma quanto a crítica da redação inclinam-

se, quase que naturalmente, a deixar escapar o lugar da palavra falada nos 

estágios iniciais da transmissão das tradições de e sobre Jesus de Nazaré. 

Com efeito, Kelber enfatiza o papel predominante da oralidade em, em torno 

de e depois de Jesus. “Diferente de Sócrates”, ele compara, “Jesus não teve um 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

34 
 

único herdeiro letrado que coletasse e interpretasse sua mensagem3”. O carpinteiro 

de Nazaré pregava e recrutava muito mais entre a população rural da Galileia do 

que entre as classes médias urbanas. Ademais, Jesus “aparentemente nunca 

instruiu seus seguidores a registrar suas palavras e a história de sua vida e morte 

para benefício de leitores educados” (1983:21). No que tange às suas palavras, 

Jesus não as destinou para serem “memorizadas pelas autoridades, mas, antes, 

para serem lembradas pelas pessoas comuns e pelos seguidores mais próximos” 

(1983:21). 

No modelo de Kelber, portanto, as tradições de e sobre Jesus de Nazaré 

foram disseminadas por uma rede incontável de pessoas, cada uma com suas 

versões e soluções para situações específicas4. Nesse sentido, é muito interessante 

quando ele afirma que uma função do evangelho escrito foi a “de implodir essa 

heterogeneidade oral e linearizar a aleatoriedade oral” (1983:31). 

As ideias de Kelber, aqui extremamente sintetizadas, mostraram-se atraentes 

para uma série de historiadores e pesquisadores e ensejaram um impulso 

revigorado nos estudos em torno do Problema Sinótico e acerca dos anos 

subsequentes à morte do carpinteiro de Nazaré. 

As palavras de ordem passaram a ser “oralidade” e “memória” e, em razão 

disso, os especialistas buscaram entabular diálogos com áreas afins na expectativa 

de entender mais apropriadamente os textos evangélicos canônicos em seus 

contextos de produção à medida que a abordagem precisava levar em consideração 

dois fatores: (a) a comunicação oral e (b) como a textualidade estava 

interrelacionada com a oralidade. 

Assim, a indagação sobre os anos que separavam a morte de Jesus, o mago 

de Nazaré, e o surgimento dos primeiros evangelhos escritos encontrou como 

resposta plausível, mas que deveria ser testada incessantemente: o intervalo de 

tempo teria sido preenchido pela transmissão marcadamente oral dos ditos e feitos 

de Jesus. 

O reconhecimento de que o processo comunicativo que permitiu a difusão das 

propostas do movimento do Reino de Deus sem Jesus fora devedor de homens e 

mulheres e suas palavras faladas encaminhou a pesquisa para os estudos sobre as 

tradições orais. Nesse sentido, diferentes autores e suas distintas conclusões foram 

                                                             
3 Um leitor cristão poderia contra-argumentar essa proposição de Kelber, alegando a 

existência de, no mínimo, três personagens evangélicos a respeito de quem dificilmente seria 
possível qualificar como iletrados: Mateus, o coletor de impostos; José de Arimateia e 
Nicodemos.  
4  Kelber considera haver pouca justificativa para limitar a transmissão das tradições de e 

sobre Jesus ao círculo dos doze apóstolos. Muito embora fossem elementos importantes, não 
há porque descartar o envolvimento de outros indivíduos – anônimos e desconhecidos para 
as gerações futuras – na propagação da mensagem do carpinteiro de Nazaré. 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

35 
 

somando-se e encorpando uma ampla gama de leituras acerca da complexidade da 

oralidade e sua relação com o letramento na Antiguidade. 

No entanto, até que ponto, outra pergunta que emergiu durante a 

investigação, era possível falar-se em “tradições orais” quando o tempo estimado 

entre a morte de Jesus de Nazaré e o aparecimento dos textos chamados de 

Evangelhos seria de mais ou menos 30 anos? Com efeito, na opinião de alguns 

interlocutores, a tradição oral, para assim ser considerada, demandaria um 

substantivo distanciamento temporal que, efetivamente, deveria ser bem maior do 

que o alegado pelos especialistas em cristianismos primitivos. Por conseguinte, a 

pergunta desdobrou-se em outra pergunta: existem critérios que delimitam o que é 

e que não é tradição oral? 

Uma referência no tema, Jan Vansina, etnólogo que tratou do valor histórico 

das tradições orais a partir de suas investigações pessoais levadas a cabo entre os 

anos de 1953 a 1960 em Ruanda e Burundi, propôs como uma definição possível 

das tradições orais que elas seriam “todos os testemunhos orais, narrados, 

relativos ao passado” e com a peculiaridade de somente serem válidos “os 

testemunhos falados e cantados” (1966:33), excluindo-se, portanto, os 

testemunhos registrados por escrito. No bojo de sua caracterização, Vansina 

enfatiza que as tradições orais devem ser entendidas como uma sucessão de 

testemunhos históricos sempre verbais e que cabe o exame de dois problemas 

fundamentais em seu estudo: o modo de transmissão e as alterações dos 

testemunhos devidas à transmissão verbal (1966:35). 

Salvo algum engano ou alguma omissão, Vansina em nenhum momento 

estipula, em conjunto com a obrigatoriedade da transmissão verbal, um tempo 

mínimo para que uma corrente de testemunhos verbais possa ser caracterizada 

como uma autêntica tradição oral. Com efeito, o etnólogo discorre sobre as formas 

pelas quais uma tradição pode originar-se e conclui que ela: (1) pode ter sido 

completamente inventada pela primeira testemunha; ou (2) remonta a uma 

observação direta feita por esta pessoa ou (3) não se liga a uma observação, mas a 

um rumor ou a um boato transformado posteriormente em testemunho verbal 

(1966:130). 

Definindo-se, portanto, conforme a conceituação de Vansina, a tradição oral 

como o processo de transmissão verbal de um fato do passado, sem que esse 

passado necessariamente seja remoto e inverificável, admitiu-se que, até a 

constituição do primeiro evangelho completo, com ou sem papiros produzidos e 

conservados, o movimento do Reino de Deus sem Jesus estruturou-se com base em 

relatos orais (ver nota 3). 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

36 
 

Convém ressaltar que a escrita dos textos ou dos fragmentos de textos 

relativos a Jesus de Nazaré, mesmo se iniciada poucas horas depois do fato 

ocorrido ou da fala pronunciada, seria ainda assim inteiramente dependente da 

memória daqueles que tomaram para si a incumbência de dar continuidade ao 

movimento do Reino de Deus sem Jesus.  

Por conseguinte, em decorrência da primeira premissa – a transmissão verbal 

das tradições de e sobre Jesus – o passo seguinte se deu na direção de perscrutar 

aspectos da memória. Nessa área, por sua vez, Kelber também tinha importantes 

contribuições a dar para a pesquisa. Em oposição às suposições de Rudolf Bultmann 

e outros especialistas em Novo Testamento que operavam com a noção de que as 

tradições orais evoluíam de modo linear, por meio da acumulação consecutiva de 

novas falas e novos feitos de Jesus, ele ponderou que, no meio em que predomina 

a comunicação oral, as tradições requeriam memória ativa e não recordações 

passivas. Para ele (2002:55-56): 

O processo de recordação não funciona em benefício do que se considera digno 

de lembrança (...). Antes, a memória seleciona e modifica sujeitos e figuras do 

passado a fim de torna-los úteis à imagem que a comunidade deseja cultivar a 

respeito de si mesma. Socialização e memória mutuamente condicionam-se uma 

a outra (...). A ênfase se dá decididamente sobre a dimensão sociológica da 

memória. 

Com efeito, Kelber sugeriu que a abordagem sobre os evangelhos enquanto 

narrativas ou como literatura oral seria mais bem aproveitada quando aportes dos 

estudos sobre memória cultural entrassem na agenda dos historiadores. 

Reconhecer e tomar consciência do papel criativo da memória mostrar-se-ia um 

instrumento notavelmente útil para uma apreciação sobre como os contadores de 

histórias cristãos e os autores dos evangelhos poderiam ter, no curso da construção 

dos cristianismos, utilizado uma “rede de memória cultural”, e, nesse uso, ter 

“retido, confrontado e adaptado itens tradicionais, corrigindo e citando alguns, 

apropriando-se direta, crítica e mesmo destrutivamente, de outros, embora 

recontextualizando todos de modo a fazê-los aproveitáveis em um texto projetado 

para falar para o presente”5 (HORSLEY, DRAPER, FOLEY, 2006:xii). 

Nesse sentido, seguindo a recomendação de Kelber, a pesquisa buscou travar 

contato com estudos correlatos que tivessem a memória como objeto. Implica 

dizer, os seguidores do movimento do Reino de Deus sem Jesus – convém 

ressaltar, mas também enquanto o carpinteiro de Nazaré estava vivo – estiveram 

                                                             
5 O presente a que Kelber se refere é o das comunidades originárias. Nenhum dos textos que 

compõem a literatura cristã primitiva (evangelhos, epístolas, apocalipses) foi escrito tendo 
em vista leitores e ouvintes dos séculos posteriores, mas para dar conta das questões que 
exigiam soluções no momento de sua produção. 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

37 
 

sujeitos às flutuações da memória individual e às peculiaridades próprias das 

memórias cultural e coletiva. Quase como uma consequência, mostrou-se 

imprescindível acercar-se das teorias fecundas da História Oral naquilo que esse 

ramo da disciplina tem a apresentar sobre a memória. 

Com efeito, Michael Pollak, discorrendo sobre o tema, observa que a memória 

é seletiva. Ou seja, não grava, nem registra tudo. Antes, sua organização 

relaciona-se às preocupações pessoais e políticas do momento, mostrando, dessa 

maneira, que a memória é “um fenômeno construído”. Construção que pode ser 

tanto consciente quanto inconsciente. 

Esses e outros aspectos da memória, individual e social, ficam evidentes 

quando as histórias de vida – os relatos das testemunhas oculares que fornecem a 

matéria-prima da História Oral – são coletadas, comparadas e analisadas. A 

pesquisa, portanto, considerou plausível projetar sobre aqueles indivíduos – 

homens e mulheres – do século I E.C. os postulados em torno do que lembramos, 

como lembramos e por que lembramos6.  

Assim, à luz da História Oral, mais e mais questões emergiram 

inevitavelmente. Pollak, por exemplo, tece comentários sobre as tensões e os 

conflitos que costumeiramente irrompem na memória de organizações constituídas 

dentro das quais as pessoas vivenciaram o mesmo acontecimento e, a priori, tem 

elementos constitutivos comuns. 

Nesse sentido, ele mostra a memória em disputa acerca da Resistência 

francesa. Depois de 1945, duas famílias políticas e ideológicas – o gaullismo e o 

comunismo – procuravam ver reconhecidas sua interpretação do passado e, dessa 

maneira, alcançar seu objetivo que seria o de saber quem detinha a “verdadeira 

legitimidade de ter sido a vanguarda da Resistência”. No espaço de cerca de 40 

anos, ele conta, a “memória gaullista conseguiu transformar-se em memória 

nacional”, sobrepujando, portanto, a memória comunista. 

Para atingir essa condição, todavia, foi preciso o que Pollak conceitua de 

trabalho de enquadramento de memória. Os principais agentes responsáveis pelo 

enquadramento de memória seriam, conforme Pollak, os historiadores orgânicos, 

muito embora ele entenda ser necessário incluir “organizações políticas, sindicais”, 

a “Igreja”, enfim, “tudo aquilo que leva os grupos a solidificarem o social”. 

Além desse trabalho de enquadramento da memória, cumpre acrescentar o 

trabalho da própria memória em si. Com essa proposição, Pollak estabelece que 

                                                             
6 Alguns interlocutores opuseram-se à metodologia da pesquisa sob o argumento de que os 

sujeitos do século I teriam uma memória distinta das de homens e mulheres do século XX, 
de onde os estudos de casos foram tirados para servir de comparação. Contudo, entre 
suposições e críticas, ainda aguarda-se a demonstração empírica acerca dessa diferença.  



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

38 
 

uma memória, uma vez relativamente constituída, “efetua um trabalho de 

manutenção, de coerência, de unidade, de continuidade, da organização”. 

Com suporte nas considerações teóricas de Pollak a pesquisa adquiriu um 

novo desenvolvimento. Com efeito, quem quer que tenha organizado – caso haja 

existido esse figura – as memórias em torno das falas e dos feitos de Jesus, o mago 

de Nazaré, viu-se às voltas com cada uma dessas questões. Tensões e conflitos 

devem ter sido uma constante já nas primeiras décadas em que os continuadores 

do movimento do Reino de Deus sem Jesus selecionavam o que era válido entrar 

na composição da assim chamada Boa Nova. Ademais, as várias comunidades 

nascentes, na suposição de que Jerusalém não foi o único destino dos 

companheiros e companheiras de Jesus, elegeram quem seriam os portadores mais 

legítimos e mais confiáveis das recordações a serem reproduzidas? Ou pode-se 

aventar que a todos foi concedido o direito de trazer sua contribuição, qualquer que 

fosse o seu grau de participação no movimento e de intimidade com Jesus? 

Debalde essas dúvidas, os textos que integram a literatura cristã primitiva 

puderam ser analisados sob outra luz. E os contextos de sua produção igualmente 

adquiriram outros contornos. Nesse sentido, veio a ser praticamente impossível não 

pensar em cada um dos documentos engendrados no processo de formação dos 

cristianismos (evangelhos, epístolas, livro de Atos, Apocalipses) como 

inexoravelmente resultante de um ou mais trabalhos de enquadramento de 

memória realizados no interior das comunidades que legaram esses textos. 

Desnecessário dizer que essa perspectiva sobre os esforços dos redatores dos 

textos cristãos primitivos calca-se em um modelo teórico segundo o qual a história 

é um processo com sujeito, isto é, onde a ação humana, e somente ela, é quem 

põe em movimento os acontecimentos em qualquer escala. Os seguidores do 

movimento do Reino de Deus sem Jesus – e seu fundador, inclusive – não eram 

vetores de uma vontade divina, o que, em última instância, configuraria uma 

proposta de uma teologia historicista (THOMPSON, 1981:99). 

Essas considerações e suposições, por sua vez, frisaram ainda mais a 

necessidade de “sentir” a agência humana por trás de cada uma das etapas que 

culminaram na escrita dos evangelhos. Aqueles sujeitos tinham recordações sobre 

o ministério público do carpinteiro de Nazaré, esses mesmos sujeitos selecionaram 

o que lembrar e o que esquecer. Eles construíram uma memória “oficial”, 

descartando memórias não-oficiais. Eles e elas tinham expectativas e interesses. 

Em suma, a pesquisa foi em busca da “experiência”, ou seja, o modo como as 

“pessoas experimentam suas situações e relações produtivas determinadas como 

necessidades e interesses e como antagonismos, e em seguida „tratam‟ essa 

experiência em sua consciência e sua cultura (...) das mais complexas maneiras 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

39 
 

(...) e em seguida (...) agem, por sua vez, sobre sua situação determinada” 

(THOMPSON, 1981:182). 

Por consequência, várias passagens dos evangelhos canônicos podem ser 

relidas e reinterpretadas como evidências do que Alessandro Portelli denomina de 

“memórias divididas” e que requereram urgentes trabalhos de enquadramento de 

memória. Um caso que pode ser trazido para a reflexão, portanto, é um debate que 

parece ter tomado corpo nas assim chamadas comunidades do Discípulo Amado em 

torno da prática do batismo. De acordo com o evangelho produzido por esse grupo 

(Jo 4:1-3): 

Quando Jesus soube que os fariseus tinham ouvido dizer que ele fazia mais 

discípulos e batizava mais que João – ainda que, de fato, Jesus mesmo não 

batizasse, mas os seus discípulos – deixou a Judeia e retornou à Galileia. 

A glosa presente em Jo 4:2 corrigindo a informação do versículo anterior e 

também de uma passagem prévia (Jo 3:22: “Depois disso, Jesus veio com os 

discípulos para o território da Judeia e permaneceu ali com eles e batizava”), ou 

seja, negando que Jesus em pessoa batizava aqueles que ingressavam em seu 

movimento, mostra que, nos estágios iniciais da comunidade do Discípulo Amado, 

essa era uma memória que, num certo sentido, representava algo relevante e que 

merecia ser lembrado. Muito embora não seja possível precisar em que momento 

essa memória passou a ser contestada, é inegável que ela tornou-se um incômodo 

e nada impede que se pense que tensões eclodiram na comunidade em torno da 

questão sobre se Jesus batizava ou não. O imbróglio demandou uma intervenção 

que, para ser efetiva, não poderia se dar somente no nível do texto escrito7.  

Essa situação ocorrida na comunidade do Discípulo Amado concorreu para o 

surgimento de mais uma indagação. A saber, por meio de quem e com qual 

autoridade as memórias foram transmitidas. Como teriam se formado os elos entre 

a primeira geração e os redatores dos evangelhos mais antigos? 

Um leitor atento do assim chamado Novo Testamento não titubearia e de 

imediato indicaria o prefácio do evangelho de Lucas como a passagem atestadora 

de cada uma das etapas do processo. Com efeito, as palavras iniciais desse 

documento canônico explicitam de que maneira as tradições de e sobre Jesus de 

Nazaré foram transportadas até seu destino final: seu congelamento na forma de 

texto. Tratar-se-ia, assim, da “experiência”, sem abstrações e sem a 

desumanização do processo, à medida que mostraria a agência humana sem a 

                                                             
7
 Convém ressaltar que esse não foi um problema para as outras comunidades cujos textos 

sobreviveram à ação destrutiva do tempo. Os evangelhos sinóticos (Marcos, Mateus e 
Lucas), as epístolas paulinas (tanto as autênticas quanto as falsamente atribuídas ao 
apóstolo), as cartas atribuídas a alguns dos companheiros de Jesus, o Apocalipse, e a 
variada produção cristã extra-canônica sequer tangenciam a espinhosa querela. 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

40 
 

necessidade de recorrer a elementos para além da materialidade. De acordo com o 

prólogo do evangelho lucano (1:1-4): 

Visto que muitos já tentaram compor uma narração dos fatos que se cumpriram 

entre nós – conforme no-los transmitiram os que, desde o princípio, foram 

testemunhas oculares e ministros da Palavra –, a mim também pareceu 

conveniente, após acurada investigação de tudo desde o princípio, escrever-te 

de modo ordenado, ilustre Teófilo, para que verifiques a solidez dos 

ensinamentos que recebeste. 

O autor do evangelho de Lucas, em seu prefácio, muito embora não citasse 

um nome sequer, indicava quem, “desde o princípio”, estivera encarregado de 

transmitir os fatos que se cumpriram entre eles: as testemunhas oculares e os 

ministros da Palavra.  

A pesquisa, no entanto, desconfiou das palavras introdutórias do texto 

canônico e entendeu ser imprescindível dialogar com trabalhos acadêmicos que se 

serviram dessa parte do evangelho como objeto de estudo. Por outro lado, antes 

mesmo de indagar acerca da confiabilidade e precisão de memória das “fontes” que 

o autor de Lucas alegava ter empregado – as testemunhas oculares e os ministros 

da Palavra – havia uma outra barreira a ser transposta e que dizia respeito ao 

“corte que sempre separa a palavra viva do texto escrito” (CHARTIER, 2001:X). 

Mesmo supondo-se que a declaração inicial do evangelho lucano correspondia 

realmente ao processo tal como ele se deu, não restava dúvidas que algo, 

irrelevante ou extremamente importante, perdera-se durante as etapas de 

composição desse texto canônico. 

Esse ponto, no entanto, teria que aguardar, pois o foco da pesquisa estava 

direcionado para aferir até que ponto o prefácio lucano poderia ser um elemento 

decisivo para preencher, mesmo que incompleta e parcialmente, o intervalo de 

tempo entre a morte do carpinteiro de Nazaré e a escrita dos primeiros evangelhos. 

Assim, I. I. Du Plesis (1974) postulava que o prefácio lucano consistia numa 

introdução formal explicativa dos motivos, do método e do propósito do autor do 

evangelho. Ademais, por conta de uma série de convenções literárias que o prólogo 

apresenta, é apropriado afirmar, segundo Du Plesis, que o autor do evangelho de 

Lucas poderia ser situado como um “historiador”, no sentido de que ele teve o 

cuidado de selecionar e consular suas fontes, escritas e orais, ordenando-as e 

produzindo um relato coerente. Em suma, na perspectiva de Du Plesis, mesmo que 

o autor de Lucas tenha empregado recursos retóricos em seu prefácio, não há 

condições de negar a veracidade do que se afirma no prefácio. Implica dizer, pelo 

menos no que tange ao evangelho de Lucas, os anos que separavam a carreira 

pública de Jesus e sua escrita estavam enfim preenchidos. 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

41 
 

No entanto, as décadas seguintes viram surgir outras análises do prefácio 

lucano, históricas e literárias, que forçaram uma revisão das conclusões de Du 

Plesis. Loveday Alexander, para citar um exemplo, postula que o prefácio lucano 

faria paralelo com a tradição científica da Antiguidade (1986) e, por essa razão, não 

caberia pensar que o autor desse texto evangélico tenha consultado testemunhas 

oculares da carreira pública de Jesus. Por conseguinte, o prólogo desse evangelho 

pode ser descartado no que tange à formação da cadeia de testemunhos verbais 

que faria a ligação entre o carpinteiro de Nazaré e o texto cristão. 

Os autores consultados e as reflexões que eles suscitaram levaram a pesquisa 

a concluir que o intervalo de tempo entre a morte de Jesus de Nazaré e a escrita 

dos primeiros evangelhos foi preenchido por tradições orais, sujeitas às oscilações e 

permanências próprias da memória individual e coletiva. Por meio de quem essas 

memórias foram transportadas é uma questão em aberto e que, muito 

provavelmente, jamais será desvendada. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Documentação 

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. Nova Edição Revista e Revisada, São Paulo: 

Paulus, 2002. 

 

Bibliografia 

ALEXANDER, L. (1986). “Luke‟s preface in the context of Greek preface-

writing”. In: Novum Testamentum, vol. 28, fasc. 1 (Jan., 1986), pp. 48-74. Acesso 

em 20/09/2008. 

CHARTIER, R. (2001). Cultura escrita, Literatura e História. Porto Alegre: 

ARTMED Editora. 

CHEVITARESE, A. L. (2011). Cristianismos. Questões e debates 

metodológicos. Rio de Janeio: Kliné Editora. 

Du PLESIS, I. I. (1974). “Once more: the purpose of Luke‟s prologue (Lk I 1-

4)”. In: Novum Testamentum, vol. 16, fasc. 4, pp. 259-271. Disponível em 

http://www.jstor.org/stable/1560221. Acesso em 20/09/2008. 

EHRMAN, B. D. (2010). Quem Jesus foi? Quem Jesus não foi? Rio de Janeiro: 

Pocket Ouro. 

HORSLEY, R. A.; DRAPER, J.; FOLEY, J. M. (2006). Performing the Gospel. 

Orality, memory and Mark. Minneapolis: Fortress Press. 

KELBER, W. H. (1983). The oral and written gospel. Philadelphia: Fortress 

Press. 



RJHR V:8 (2012) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

42 
 

___________ (2002). “The case of the Gospels: memory‟s desire and the 

limits of historical criticism”. In: Oral Tradition. 17/1: 55-86. 

KÖESTER, H. (1994). Written Gospels or Oral Tradition? In: Journal of Biblical 

Literature, vol. 113. n.º 2, p. 293-297. Disponível em 

http://www.jstor.org/stable/3266517. Acesso em 20/09/2008. 

____________ (2005). Introdução ao Novo Testamento, volume 2: história e 

literatura do cristianismo primitivo. São Paulo: Paulus. 

MOULE, C. F. D. (1979). As origens do Novo Testamento. São Paulo: Paulinas. 

THOMPSON, E. P. (1981). A miséria da teoria ou um planetário de erros. Rio 

de Janeiro: Zahar Editores. 

POLLAK, M. (1989). “Memória e identidade social”. In: Estudos Históricos. Rio 

de Janeiro, vol. 2, n. 3. 

VANSINA, J. (1966). La tradición oral. Brcelona: Editorial Labor. 

http://www.jstor.org/stable/3266517

