
 
 

CRYPTO-CHRISTIANISMUS: O CRIPTOCRISTIANISMO DOS PRIMEIROS 

TRÊS SÉCULOS NO CONTEXTO DA EPIGRAFIA GRECO-ROMANA 

 

Marcos José de Araújo Caldas1 

http://lattes.cnpq.br/0462102982176400 

 

 

 

Resumo:  

Este breve ensaio se refere a um tipo de material epigráfico que pode ser agrupado 

dentro do que os especialistas modernos chamam de literatura cripto-cristã e diz 

respeito aos primeiros três séculos da Cristandade, em um tempo quando o 

movimento cristão era ainda uma mera superstição. 

Palavras-chaves: Epigrafia, Criptocristianismo, Epigrafia Cristã e Cristianismo 

Primitivo. 

 

Abstract: 

This brief essay is about a kind of epigraphic material which can be grouped into 

what modern scholars are calling crypto-christians literature and it deals with the 

first three centuries of Christianity, at a time when the Christian movement still was 

a mere superstitio. 

Keywords: Epigraphy, Chrypto-Christianity, Christian Epigraphy, Early Christianity.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1 Professor de História Antiga e Teoria da História na Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro. Doutor em História Antiga e Línguas Clássicas pela Universidade de Bonn. Tema 
atual de Pesquisa: Fontes sobre as perseguições aos cristãos entre os séculos I e III de 
nossa Era. 

http://lattes.cnpq.br/0462102982176400


RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

44 
 

À guisa de Introdução 

Este pequeno ensaio tem um objetivo simples: apresentar de modo geral e 

inconcluso parte de um projeto de pesquisa a respeito das chamadas perseguições 

contra os cristãos ocorridas nos três primeiros séculos de nossa Era. Não se trata, 

portanto, de um estudo aprofundado sobre o tema em questão, nem pretende 

trazer conclusões mesmo que parciais2. 

A epigrafia foi, em seu início, um ramo da arqueologia e como tal esteve 

bastante ligada ao desenvolvimento daquela3. Aos poucos, o estudo de tábuas, 

estelas, urnas etc. levou a epigrafia a um outro patamar, tornando-se, seu estudo, 

uma área de confluência entre a filologia e a arqueologia. O estudo que ora se 

apresenta é tributário direto dessa tradição, ou seja, da epigrafia como setor de 

investigação. Por isso, é sempre de bom tom apresentar, ainda que 

introdutoriamente, alguns elementos particulares à epigrafia de modo a tornar este 

pequeno trabalho mais claro. No nosso caso, lidamos com um tipo de epigrafia 

bastante sui generis seja pela forma, seja por seu conteúdo, seja por seu contexto 

histórico, entre outros: inscrições cristãs primitivas. A epigrafia cristã foi 

contemporânea à descoberta da epigrafia propriamente dita, isto é, desenvolveu-se 

de modo ancilar à arqueologia e à filologia desde o século XV, até que, no século 

XIX, ganhasse certa independência o que possibilitou a confecção de corpora 

voltados especialmente para o estudo do cristianismo em seus primórdios4. Sobre 

esse ponto, a pesquisa epigráfica relativa ao cristianismo primitivo refletiu com 

muita frequência os problemas, em nível teórico e metodológico, surgidos no seio 

fosse da Arqueologia, fosse da Filologia, deixando de lado, por exemplo, algo tão 

comum ao estudo da literatura cristã dos primeiros séculos, como por exemplo, os 

estudos sobre História ou mesmo Teologia. Apenas muito recentemente vemos 

                                                             
2 Quero agradecer ao prof. Dr. André Chevitarese, bem como aos colegas Daniel Justi e 

André Barroso pela recepção calorosa com que fui acolhido nesta jornada.  
3 Limentani atribui a Ciriaco di Ancona (1400-1448) “a descoberta de um novo gênero 
literário: o manuscrito epigráfico-antiquario”. Limentani, Ida Calabi. Epigrafia Latina. Con 
un‟appendice bibliografica di Attilio Degrassi. Milão: Istituto Editoriale Cisalpino, 1968, p. 43. 
4 Dispostas em ordem cronológica: GRUTER: Inscriptiones antiquae totius orbis romani in 
corpus absolutissimitm redactae (1603). BOSIO: Roma sotterranea; ARINGHIUS: Roma 
subterrânea; SARAZANI: S. Damasi papae opera, etc. (1638). RIVINUS: S. Damasi carmina 
sacra (1652); CIAMPINI: Vetera monimenta (1690); FABRETTI: Inscriptionum antiquarum, 
etc. (1699); BUONARROTI: Osservazioni sopra alcuni frammenti di vetri antichi (1716); 
BOLDETTI: Osservazioni sopra i sacri cimiteri (1720); LUPI: Epitaphium Severae martyris 
(1734); MURATORI: Novus thesaurus veterum inscriptionum (1739-42); MARANGONI: Acta 
S. Victorini illustrata, etc. (1740); MERENDA: S. Damasi papae opuscula, etc. (1754); GORI: 
Thesaurus veterum dipticorum (1759); GAETANO MARINI (1815). Thirty-one volumes MSS. 
in the Vatican Library. A. MAI: Scriptorum veterum nova collectio, vol. v. (1831). MARCHI: / 
monumenti primitivi dell‟arte cristiana,etc. (1845); LE BLANT : Inscriptions chretiennes de la 
Gaule (1856); BOECK: C.I. Graecarum, vol. iv. Ed. Kirchhoff. (1859). In: Marucchi, O.  
Christian Epigraphy. An Elementary Treatise. Cambridge: Cambridge University Press, 1921,        
p. 43-44. 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

45 
 

despontar trabalhos monográficos em que a epigrafia cristã passa a ser 

fundamental na investigação histórica acerca do cristianismo primitivo.  

Para iniciarmos esta apresentação consideremos preliminarmente que o 

objeto da epigrafia são inscrições feitas em um suporte, durável ou não, cuja 

frequência de certas palavras ou letras (símbolos) encoraja o epigrafista à 

transcrição e à tradução. No entanto, essa noção é por demais imprecisa, pois em 

não poucos casos o material encontrado é acompanhado de desenhos dos mais 

variados e grupo de letras ou palavras que encontram mais de um significado, 

forma e sentido, não perfazendo qualquer padrão. Por isso, o contexto, não 

necessariamente histórico, mas antes arqueológico e/ou filológico, se torna de vital 

importância para o discernimento do material epigráfico encontrado. Neste caso, 

trata-se não somente de sabermos com que suporte estamos lidando (pedra, 

metal, cerâmica, madeira etc.), ou do local em que foi encontrado (necrópole, 

praça pública, templos) ou do tipo de inscrição feita (votiva, honorífica, 

monumental). Obviamente, isso tudo aumenta em importância no caso do 

cristianismo primitivo, pois, como fica cada vez mais claro para historiografia atual, 

estamos falando de Cristianismos e esta pluralidade possui indubitavelmente 

reflexos em suas manifestações sejam elas econômicas, sociais, jurídicas ou 

artísticas.  

Para o presente trabalho, o que nos ocupa é um tipo de inscrição marcada por 

um traço muito característico: a dissimulação, ou seja, a necessidade de o(s)/a(s) 

autor(es)/(as) ocultarem (-se) e/ou não revelarem em sua totalidade o sentido da 

mensagem, encobrindo em alguns casos a sua identidade ou disfarçando sua 

crença, em uma atmosfera de crise econômica, social e principalmente política, 

obrigando a superstitio cristã a constante clandestinidade. Nesse caso, as inscrições 

cristãs, em muitos casos cifradas, atendem perfeitamente àquelas virtudes da arte 

da criptografia apontadas por Francis Bacon (1561-1626) séculos mais tarde: não 

devem ser laboriosas para escrever e ler [mas] impossíveis de decifrar”5. Esse tipo 

de caráter da literatura cristã primitiva teve seu reconhecimento apenas no final da 

década de 60 do século XX e ganhou o nome de crypto-cristianismo por Jacques 

Fontaine. Fontaine aponta mais propriamente o „estilo crypto-cristão‟ para a obra 

de Minucius Felix (150-270 d.C.) indicada inicialmente por um dos últimos editores 

da obra Octavius, J. Beaujeu, que, ao qualificar o modo como Felix redige e se 

dirige aos seus adversários, procedendo „por alusões‟6. Sua obra suscitaria uma 

                                                             
5 Francis Bacon – the advancement of learning. II, XVI, 6. 
6 “Minucius Felix procède par allusions: seuls les connaisseurs étaient en mesure de 
s‟apercevoir que l‟Octauius (...) visait plus particulièrement Favorinus et son cercles”. 
Fontaine, J. – Minucius Felix et les valeurs ambiguës d‟um style cryptochrétien”. In: Idem. 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

46 
 

leitura em „dupla transparência‟: de um filósofo pagão, hostil aos céticos, estóicos, 

monoteístas; mas também de cristão atento às ressonâncias judaico-cristãs e 

testamentárias7. Essa dualidade é muitas vezes, em nosso caso, expressa por 

fenômenos linguísticos e morfológicos como o bilinguismo (ou mesmo trilinguismo), 

as abreviações de nomes próprios e, especialmente, pelo aparecimento de um 

iconografia bastante particular àquelas superstiones. 

O Problema do Ponto de Vista Histórico 

É de opinião comum8 que a história das perseguições aos cristãos pode ser 

dividida em três fases: a primeira começara no raiar do movimento apostólico e 

findara com o famoso incêndio em 64 d.C.; a segunda se iniciara com o fim do 

governo de Nero indo até o ano de 250 d.C., já sob o governo de Decius (249-251 

d.C.); por fim, a terceira principiou com Decius e teve seu fim na derrota de 

Licinius por Constantino em 324 d.C. Em relação à primeira fase, não se sabe quase 

nada a partir da autoridade romana e contamos exclusivamente com as fontes 

literárias cristãs. Na segunda fase, os especialistas afirmam que as perseguições 

tiveram um caráter apenas local, sem a participação da autoridade central. Apenas 

na terceira fase, em especial a partir do período de Diocleciano podemos entrever o 

envolvimento do governo de Roma com a superstitio cristã. Ainda que cheia de 

lacunas, o período Neroniano não deixa de ser exemplar no sentido de fornecer a 

tônica com que a autoridade romana pautará sua atividade perante a crença cristã9, 

pelo menos até meados do III século, revelando uma virada nas relações políticas 

entre o imperium romanum e o cristianismo, principalmente após o incêndio em 64 

d. C., ainda que, diga-se de passagem, a literatura cristã pouco tenha tratado deste 

fato10. Um incêndio deflagrado na capital levou a uma onda de violência por parte 

das autoridades romanas. Ao fim e ao cabo, dez dos 14 „bairros‟ da cidade de 

Roma, caput mundi, haviam sido engolidos pelo fogo. A procura das causas 

encetou, segundo informa Tácitus (55-117 d.C.), a perseguição de grupos religiosos 

                                                                                                                                                                                   
Aspects et Problèmes de la prose d‟art latine au IIIe. siècle - La genèse des styles latins 
chréstiens. Turim: Bottega d‟Erasmo, 1968, p.101.  
7 Ibidem, p. 103. 
8 Veja as referências completas na obra póstuma de Ste. Croix, G. E. M – Christian 
Persecution, Martyrdom, & Orthodoxy. Oxford: Oxford University Press, 2006. Cf também: 
de Ste Croix, G. E. M. – Por que fueron Perseguidos los primeros cristianos? In: Finley, M. I. 
(ed.) – Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. López. Madrid: Akal, 1981, p. 233-273 
(este artigo consta do livro póstumo com pequenas modificações); Sherwin-White, A. N. – 
Por que fueron perseguidos los primeros cristianos? Una correction. In: Finley, M. I (ed.) –
op.cit. p. 275-280; e ainda de Ste Croix, G. E. M. – Por que fueron perseguidos los primeros 
cristianos? Una replica. Idem. Op. cit. p. 281-287. 
9
 A. Harnack, “Persecutionem suscitavit qua ille gloriose pro Christo sanguinem fudit". 

Syncell. (663, 6-8) 
10 É interessante notar que o principal autor da nascente historiografia cristã, Eusébio de 
Cesaréia (265-339 d. C.), em sua História Eclesiástica, não cita o fato, mas adjudica ao 
período neroniano (54-68 d.C.) como o do início das perseguições. 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

47 
 

e, entre eles, estavam os seguidores de um Christos11. A literatura romana não 

deixa dúvida sobre as causas da tragédia: teria sido um incêndio criminoso, 

maquinado pelo então imperador Claudio Nero (54-68 d.C.) com consequências 

políticas até então inimagináveis. Muito já foi decantado dessas famosas 

passagens, em boa parte, observando menos o fato em si e mais os apontamentos 

de Tácitus, em especial suas observações sobre a pretensa misantropia ou o odium 

humani generis dos seguidores de Christos12 e, a se contar a reação romana, em 

que alguns foram presos e outros tantos supliciados, insultados, crucificados e 

queimados, o fato causara comoção mesmo para autores não-cristãos13. No 

entanto, a literatura romana não tinha dúvida sobre a autoria do incêndio. Um fato, 

porém, permanece, ao menos aparentemente, envolto em dúvidas. Como teriam as 

autoridades romanas reconhecido os ditos christiani. Segundo nos informa Tacitus, 

em primeiro lugar agarraram – correpti14 – alguns e pela revelação destes (indicio 

eorum) uma multidão foi presa. Eis a grande lição do incêndio: como, de fato, a 

repressão romana reconhecera os cristãos envolvidos neste episódio e, para além 

da mera especulação retórica, como os cristãos ao longo dos três primeiros séculos 

se reconheciam uns aos outros?  

Boa parte dos autores modernos é unânime em reconhecer que o Cristianismo 

praticado nos três primeiros séculos era mal conhecido e sincrético15. Em parte 

porque sua crença partilhava certos preceitos com o monoteísmo judaico ou da 

cultura dita pagã, em parte porque ao longo da história do Império Romano, em 

especial a partir de Nero, a clandestinidade foi uma constante. O fato é relevante 

não apenas na modernidade, mas já na antiguidade as comunidades cristãs, por 

meio da documentação disponível, evidenciavam uma ausência de delimitação em 

relação ao credo que praticavam16.  

Um documento de 16 capítulos datado entre o primeiro século e a primeira 

metade do século II d.C. - A Didaquê -, chamada também de “Instrução dos Doze 

                                                             
11 Tac. Ann.XV, 44 sqq. A narrativa do incêndio começa no parágrafo 38. 
12 Também aparece a forma Chrestos 
13 Cassio Dios Hist. Rom. 62.2. Suet. Nero, XXXVIII. 
14 Um termo não jurídico, mostrando a aleatoriedade com que a autoridade romana decidiu 
pela captura dos pretensos incendiários. 
15 Adolf Von Harnack reconhece isto como algo fundamental para o entendimento do sucesso 
da „missão‟ cristã: “Synkretistisch war es [o Cristianismo] von Anfang an auf 
heidenchristlichem Boden – nicht als pures Evangelium ist es erschienen, sondern mit allem 
ausgestattet, (...). Über nun erst, um die Mitte des 3. Jahrhunderts, war die neue Religion 
fertig als synkretistische Religion „par excellence‟, und dabei doch exklusiv!” . p. 302-303. 
“Sincrético foi o Cristianismo desde o princìpio sobre solo pagão e cristão. Não como 
Evangelho puro apareceu, mas antes guarnecida com tudo. Somente, então, da metade do 
III século d.C. em diante, a nova religião esteve pronta como a religião sincrética „par 
excellence‟, e nessa altura, contudo, exclusiva.” Harnack, A. – Mission und Ausbreitung des 
Christentums in den ersten drei Jahrhundert. Leipzig: Hinrich, 1915. 
16

 Cf. os importantes apontamentos de Frend, W. H. C. – El fracaso de las persecuciones en 

el imperido romano. In: Finley, M. I. (Ed.) – op.cit. p. 289-314. 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

48 
 

Apóstolos”, nos oferece bem a medida da dispersão do movimento cristão ao longo 

desta época. Com poucos oficiantes reconhecidos em um primeiro momento – não 

há um clero propriamente dito – e a quase inexistência de uma liturgia que se atém 

ao batismo, à eucaristia e à confissão, as comunidades cristãs se ressentem com 

presença de falsos profetas () (três capítulos da Didaquê são 

dedicados ao tema). O documento, com fragmentos em vários idiomas (latim, 

copta, sírio, árabe e georgio), é um demonstrativo cabal de quanto tempo os 

cristãos ainda levariam para se reconhecerem mutuamente como partilhando um 

credo semelhante17. 

No que diz respeito a uma literatura propriamente cristã desses três primeiros 

séculos, é preciso considerar, com F. Young, ao menos cinco pontos: (a) o que é de 

fato literário em termos cristãos? (b) Quais textos devem ser incluídos na categoria 

de literários? Eles formavam para as comunidades algum tipo de Unidade? (c) De 

qual nível social e cultural eles se originaram (aqui há que se considerar a fixação 

da tradição oral em forma escrita)? (d) Quais são as peculiaridades retóricas e de 

linguagem de um modo geral deste gênero de textos? Como estes textos devem 

ser historicamente lidos?18 

Para além das questões literárias propriamente ditas, há que se considerar a 

canonicidade, isto é, a legitimidade que adquirem ao longo dos primeiros dois 

séculos perante os livros que conhecemos hoje como Bíblia, e cuja preocupação 

aparece em escritos de Ignácio de Lion e Hipólito. Assim como as admoestações da 

Didaquê contra os falsos profetas, o processo de canonicidade nos dá a medida da 

diversidade de crenças cristãs de então.  

                                                             
17 STORNIOLO, Ivo; BALANCIN, Euclides Martins (Org). Didaqué: o catecismo dos primeiros 

cristãos para as comunidades de hoje. 16ª. ed. São Paulo: Paulus, 2009. – Em especial, os 

capítulos XI 1. Se vier alguém até você e ensinar tudo o que foi dito anteriormente, deve ser 

acolhido. 2. Mas se aquele que ensina é perverso e ensinar outra doutrina para te destruir, 

não lhe dê atenção. No entanto, se ele ensina para estabelecer a justiça e conhecimento do 

Senhor, você deve acolhê-lo como se fosse o Senhor. 3. Já quanto aos apóstolos e profetas, 

faça conforme o princípio do Evangelho. 4. Todo apóstolo que vem até você deve ser 

recebido como o próprio Senhor. 5. Ele não deve ficar mais que um dia ou, se necessário, 

mais outro. Se ficar três dias é um falso profeta. 6. Ao partir, o apóstolo não deve levar nada 

a não ser o pão necessário para chegar ao lugar onde deve parar. Se pedir dinheiro é um 

falso profeta. 7. Não ponha à prova nem julgue um profeta que fala tudo sob inspiração, pois 

todo pecado será perdoado, mas esse não será perdoado. 8. Nem todo aquele que fala 

inspirado é profeta, a não ser que viva como o Senhor. É desse modo que você reconhece o 

falso e o verdadeiro profeta.  
18 Young, F. – Introduction: the literary culture of the earliest Christianity. In: Young, F. et 
al. (Eds). The Cambridge History of Early Christian Literature. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008, p. 5-10. 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

49 
 

Dois últimos aspectos não negligenciáveis são, de um lado, que a circulação 

de textos era bastante tímida, e de outro, o fato de que o mundo antigo, em sua 

grande maioria, era iletrado, aliás iletramento até muitas vezes celebrado19.  

Tudo isso contribuía para a Heterodoxia não apenas em termos teológicos, 

mas também rituais até pelo menos o IV século20. 

 

 

À guisa de conclusão 

Neste contexto de iletramento e heterodoxia, as representações pictóricas 

ganham um valor incomensurável, ainda mais se se trata de representações 

acompanhadas de escritos e de caráter público como são de fato as epigrafias. 

Nelas é possível entrever certo cuidado em apresentar e ocultar a fé 

simultaneamente. É que os autores modernos têm chamado de estilo cripto-

cristão21. Estes tipos de epigrafias nos ajudam a entender o universo mental cristão 

primitivo. Em especial, aquele dos grupos letrados. No criptocristianismo imagem e 

conceito ganham força própria, formando um conjunto cujo significado, mesmo que 

vago, será reconhecido por aqueles que partilham valores e conhecimentos 

comuns. Nesse contexto, talvez fosse impossível para Nero encontrar os cristãos, 

talvez mesmo fosse impossível que se reconhecessem, o que reforça nossa 

desconfiança de que a nova fé, plural e múltipla desde seu momento mais primevo, 

tenha partilhado um evangelho comum, mas com práticas muito diferentes.  

 

 

 

 

 

 

                                                             
19 Young, F. – Christian Teaching. In: Young, F. et al. (Eds). op. cit. p. 464-484. 
20 Além das diversas controvérsias teológicas ou cristológicas, houve ainda a dissensão 
eclesiológica. Por exemplo: Donatismo (o Batismo e a Ordenação sacerdotal) não poderiam 
ser ministrada aos lapsi. Ainda havia as controvérsias entre Cristãos e Judeus-Cristãos 
(Nazarenos – Judaísmo Messianico, Ebionitas – os „pobres‟, cristianismo de conversão à 
Torah e Elchasaitas – preceitos morais e dietas). Para um tratamento do problema veja a 
obra: Williams, R. – The making of orthodoxy – Essays in honor of Henry Chadwick. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1989. Em especial o artigo do editor: Does it make 
sense to speak of pré-Nicene orthodoxy? p.1-23. Cf. também o interessante artigo de 
Joachim Losehand – “The Religious Harmony in the Ancient World” – Vom Mythos religiöser 
Toleranz in der Antike. In: Göttinger Forum für Altertumswissenschaft 12 (2009), p. 99-132. 
21 Em um artigo recente, Eberhard Heck - Nochmals: Lactantius und Lucretius. 
Antilucrezisches im Epilog des lactanzischen Phoenix-Gedichts? - International Journal of the 
Classical Tradition, vol. 9, No. 4, Spring 2003, p. 509-523, ainda que recuse a ideia de estilo 
crypto-cristão, como advogada por Fontaine, é favorável ao uso quando este se refere ao 
que ele chama de camuflagem do conteúdo cristão na literatura. Para a discussão do termo 
com literatura especializada veja especialmente as páginas 514-515. 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

50 
 

Inscrições e Comentários22 

 

A segunda de nossas inscrições foi gravada em uma gema de cornalina, que 

pertencia a uma coleção privada em Londres, com outras joias do mesmo estilo23. 

Segundo o relato do arqueólogo que comprou à proprietária a joia, teria sido 

encontrada em Constanza (Kustendje) em uma praia, junto com outros objetos e 

foi datada como pertencente aos primeiros três séculos de nossa Era. Atualmente 

encontra-se no Museu Britânico sob o número: 1895,1113.1, AN186312. Apesar de 

estar um pouco avariada é possível ver a figura do Cristo crucificado, apresentado 

de modo frontal, exceto pelos pés. Na altura do exergo, espaço em medalhas ou 

moedas onde normalmente se grava a data ou qualquer outra inscrição, encontra-

se uma linha que serve de suporte para a cena. A cruz, na forma de um T divide o 

que seria o conjunto dos 12 apóstolos, seis de um lado e seis de outro, os quais são 

apresentados em uma escala bem menor do que a figura central do Cristo, mesmo 

estando ambos os grupos representados a partir do exergo. Encimando a gema lê-

se claramente a inscrição IXQUC, que em grego significa „peixe‟, mas como 

acrônimo equivale às iniciais do título j j (Jesus Cristo, 

                                                             
22 Trata-se apenas de observações preliminares. 
23

 Smith, C. – The Crucifixion on a greek gem. In: The Annual of the British School at Athens. 

No. III, Londres: 1896-1897. Pp. 201-206 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

51 
 

filho de Deus, Salvador), em lugar do já tradicional INRI – Iesus Nazarenus Rex 

Iudaeorum (Jesus de Nazaré, Rei dos Judeus). O autor chama a atenção para o fato 

de que esta pode ser a mais antiga representação da crucificação ou, ao menos, 

uma das primeiras24. Um último ponto a notar é associação direta entre imagem e 

escrita, tornando toda a cena quase bilíngue. 

 

 

 

Conforme nos relata K. Jaroš25, uma antiga lenda conta que a Imperatriz 

Helena, esposa de Constantius e mãe de Constantino I (306-337 d.C), em 326 d.C. 

teria encontrado o Titulus Crucis e ordenado que parte da inscrição fosse levada ao 

seu palácio em Roma, e parte seria mantida em Jerusalém. Consoante o mesmo 

Jaroš, do ponto de vista paleográfico nihil obstat por datar a inscrição para a 

primeira metade do século I d.C. e que salvo errore et omissione não há provas 

                                                             
24 Sugestão também aceita por G. H. R. Horsley – New Documents Illustrating early 

Christianity. A review of the Greek inscriptions and papyri published in 1976. Macquarie 
University: Australia, 1984, p. 140. 
25 Jaroš, Karl – Inschriften des heiligen Landes aus vier Jahrtausenden. Mainz am Rhein: 

Philipp von Zabern, 2001. Pg. 319. Cf. também 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

52 
 

nem de uma falsificação do século IV d. C., nem posterior. A inscrição é trilingue 

sendo a primeira linha escrita em hebraico capital, da esquerda para a direita, 

como é de praxe na escrita hebraica, e as outras duas em grego e latim, 

respectivamente. Seu conteúdo é tão simplesmente o gentílico de Jesus, 

Nazareno26, seguido nas duas últimas linhas da letra inicial que designa a palavra 

rei, indicando a causa poena: B para j (basileus) e R para rex. Como registra 

a lenda, encontra-se hoje em Roma, na Basílica de Santa Croce in Gerusalemme. 

1 – yrjvnh 

2 – NAZAREN- B 

3 – NAZARENUS- R 

 

 

A última de nossas inscrições é um exemplo claro da integração do pictórico 

com o escrito propriamente dito, pois além da mensagem engastada entre o A e o 

W, na horizontal e o símbolo da cruz, de ambos os lados, na vertical, temos uma 

série de elementos cuja disposição obedeceu a regras tanto gramaticais quanto 

estéticas, cujo fundo é sem duvido regido pela crença27. Assim, tanto a palavra 

Xriste` quanto a palavra QeoC, foram abreviadas de forma corrente como em língua 

hebraica, como reservada aos nomina sacra onde os elementos centrais da palavra 

                                                             
26 O escriba parece, ao escrever Nazareno em grego, Nazarhno, ter substituído a forma 

tradicional com ETA por EPSILON, como está na inscrição. Ainda neste sentido, substituiu 
também a letra omikron em grego, o , pelo ayin - r -em hebraico na forma cursiva. 
27 Ed. Pr. – Jean-Paul Rey-Coquais, I Tyre 1.49, pp.32-33 (pl. 45.1). 



RJHR V:8 (2012) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

53 
 

são omitidos28. A inscrição pertence ao baixo império, mas é um belo exemplar da 

preocupação do escriba e/ou proprietário de marcar a filiação a sua crença. É digno 

de nota, o fato do genitivus possessoris encontrar-se acomodado bem no centro da 

inscrição, com a terminação genitiva -ou -, coroando a letra capital Mu29
. Ela é 

datada provavelmente para o baixo império. 

Cristo,j, o ̀qeo,j mou. do.xa soi – Cristo, meu Deus, Glória para Ti! 

 

                                                             
28 Traube, Ludwig. – Nomina Sacra. Versuch einer Geschichte der christlichen Kürzung. 
Munique: C.H.Beck, 1907.  
29 Preocupação esta que parece não ocorrer com a desinência da forma dativa soi – „a Ti‟. 


