RevistadeEstndos sobre o Jesas Historico ¢ suiRecepcao

Da Espiritualidade a Fé na Africa Ocidental: Os “Dilemas” das Sociedades

“Animistas” no Mundo Moderno

Alain Pascal Kaly!
Departamento de Histdria / UFRRJ
http://lattes.cnpqg.br/7388330777837115

Resumo:

O artigo busca situar os debates em torno das experiéncias religiosas
africanas na perspectiva do multiculturalismo e movimento de luta contra a
intolerancia religiosa ao apresentar uma visao positiva das sociedades africanas até
entdo - desde o periodo moderno - tidas como animistas.

Palavras-chave: religido africana, experiéncias religiosas, intolerancia,

multiculturalismo, animismo.

Abstract:

The article aims to situate the debates about the african’s religious
experience from the perspective of multiculturalism and religion’s anti-intolerance
by offering a positive view of african societies so far - from the modern period -
taken as animists.

Keywords: African religion, religious experience, intolerance, multiculturalism,

animism.

! Professor adjunto do Departamento de Histdria no Instituto de Ciéncias Humanas
e Sociais da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Atua, como pesquisador,
nas areas de: relagdes raciais, colonialismo, sociedades de castas na Africa
Ocidental, violéncia, direitos humanos e migragoes.


http://lattes.cnpq.br/7388330777837115

RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

Nada pode ser construido na Africa sem a participacdo do Espirito.
O Espirito religioso (...). (Mamadou Hampaté Ba, 1980, 15).

Na verdade posso ver o que vai acontecer nos proximos dias. Para
isso, preciso s6 sonhar. O sonho acontece quando peco a Deus
antes de deitar me acordar o sonho. Quando vejo em sonho as
imagens da felicidade, corro para solicitar Kabuj depois Ewalum de
precipitar a realizacao do fato. Mas quando o sonho informa sobre
infelicidade, peco ao vento de afasta-la muito longe do vilarejo.
Quando a infelicidade constitui uma ameaga ao coletivo, informo
0s responsaveis pela seguranca mistica do vilarejo, mas faco
libagGes com vinho a a Ewalum pedindo a Deus de nos perdoar.
Quando um doente me procura, recebo em sonho a indicacao de
todas as plantas necessarias para o seu tratamento. Mas as vezes
o sonho que recebo nao fica claro mas para que as explicagdes
estejam claras, vou sozinho a noite cm duas velas e um pouco de
arroz consultar Ewalum.

(Jean Girard, 1969,276).

Introducao

Léo Frobenius (1933, 17) comecga o seu livro - La civilisation africaine — por
trés perguntas aparentemente inocentes, mas muito perturbadoras quando
conseguimos apreender para quem estdo dirigidas e sobretudo o nao dito: “O que
vemos? “Como vemos?” e “O que é para nds a Africa?”.

Para nosso tema de reflexao, fica melhor debrucar-se na terceira pergunta
porgue nos lembra a certeza absoluta veiculada pelos “grandes especialistas”: “Os
africanos ndo conheciam e ainda ndo conhecem Deus; ndo tinham e ainda ndo tém

’

uma religido®.” Os esteredtipos veiculados ao longo desses contatos brutais
continuam ainda povoando os imaginarios de muitas pessoas. A esses esteredtipos,
estdo acrescentados, cada vez novos: a Africa é campea da AIDS, um continente
especializado em guerras tribais, genocidios, um continente da fome, da corrupgao
dos estados-nagdes sem perspectivas e finalmente um continente que nunca
contribuiu em nada na civilizagdo mundial. “A ideia do negro "barbaro’ foi uma
invencdo européia que continuou dominando a Europa até o inicio deste século.”
Como seria possivel uma religido naquela Africa secularmente povoada por pessoas
sem escrita e que estdao situadas na escala social entre o mundo animal e o dos

humanos?

Xk k%

2 Ao longo dos contatos brutais entre europeus e africanos — trafico atlantico, colonizagéo — fazer com que
os africanos conhecessem Deus e tenham uma religido era uma das “prioridades” dos zelosos padres.

O sonho dos missionarios das igrejas evangélicas brasileiras é ser mandado para Africa. Eles acreditam
que os ditos africanos estdo precisando bastante de conhecer Deus. Os discursos do século XIX estdo
ainda presentes.



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

A filosofia religiosa negro-africana define-se como um vitalismo
constituido por dois polos que sdo Deus e o ser humano. “A vida
neste mundo é composta de uma hierarquia cujo ser humano
encontra-se no topo”. Assim o homem é o rei do universo, da
perfeicdo do seu modo de vida e acima da vida dos animais mais
inteligentes.

Para os Bantus, a vida é o valor supremo ao ponto que o ideal do
homem, a sua finalidade consiste em realizar a maior intensidade
da sua vida. Este valor supremo que € a vida serve de critério para
julgar todos os outros valores. (...). E por isso que o homem é o
rei do universo, dentre todos os seres, é ele que a qualidade vital a
mais elevada. (F.M. Lufuluabo, 1962, 33)

O diciondrio Hachette encyclopédique 2000 define a espiritualidade como
sendo “a qualidade de algo relacionado ao espirito, o que esta relacionado a vida
espiritual.”

O mesmo dicionario da varias definicdes ao espirito. Mas dentre todas, estas
se encaixaram melhor ao nosso interesse analitico: “Deus é um puro espirito. O
espirito Santo”. O meu passo seguinte me levou a ver o significado da fé. E o
mesmo dicionario diz que a fé “é uma adesao firme do espirito a uma verdade
revelada”. “A fé é a primeira das trés virtudes teoldgicas.” E finalmente tive que
consultar o mesmo dicionario sobre o significado do animismo e da alma. O
dicionario diz que o animismo é uma crenga que atribui a alma aos objetos e que
“numa doutrina espiritual, a alma é o agente essencial da vida que nunca morre”.
Direi que se trata de um agente divino, divinizado.

Tomando como verdade absoluta a definicdo da fé pelo dicionario, fica claro
que os povos africanos ndo sabiam o que era a fé e aqueles que continuam vivendo
a margem das leis dos Livros Sagrados — Tora, Biblia e Alcordo — ndo sabem ainda
0 que ¢é a fé porque o “animismo” ndo € uma religido.

Entretanto, é fundamental destacar que no contexto do cristianismo, os
conceitos de espiritualidade, espirito e fé estdo materializados pela crenga
dogmatica a Santa Trindade (o Pai, o Filho e o Espirito Santo). Partindo desta
definicdo e crenga dogmatica, fica claro porque os africanos eram e ainda sdo vistos
como nao tendo religido por crer em pedras, arvores, animais...

Basil Davidson (1969) - Les africains. Introduction a I'histoire d’une culture -
defende que os estudos comparativos sobre as religides nunca conseguiram dar
grandes contribuicdes em relagdo ao contexto africano somente pelo fato de que

nunca os “especialistas” ndo aceitaram que houvesse religides na Africa.

Sob formas menos grosseiras, mas que continuam prevalecendo,
as afirmacgodes de Sir Samuel Baker: os africanos ndao “acreditaram



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

em um Ser Supremo”. Eles ajoelharam e se ajoelham em frente de
um pau de madeira e da pedra, s6 isso. Entretanto, tais
afirmacOes se revelaram falsas. Muitos estudos mostraram que os
africanos sempre foram familiarizados com a nocao de um Ser
Supremo que criou o0 mundo hum momento de felicidade, antes da
vinda da morte e do trabalho.

Os proéprios europeus especialistas em Africa estavam e ainda continuam
olhando as culturas africanas a luz do contexto europeu. Por isso, Frobenius iniciou
o seu livro com as perguntas acima mencionadas. Sem igrejas a molde ocidental
nao ha religido, religiosidade, fé e um tremendo desconhecimento do Ser Supremo.

No capitulo IV do livro intitulado Ressemblances et differences, Basil
Davidson, traz os mitos sobre a criacao da humanidade de algumas sociedades da
Africa Oriental e Ocidental (Dinkas, Akans, Dogons...). A primeira coisa que chama
a atencdo do leitor dos mitos da criacdo da humanidade dessas sociedades é como
Deus era tdo proximo dos homens. Segundo o mesmo pensador, os Dinkas
afirmam que Deus vivia com os homens e que a separacdo aconteceu quando uma
mulher ao querer cultivar a terra acabou propositalmente batendo Deus com a sua
enxada. Foi entdo que Deus, zangado, subiu ao céu e mandou um passaro azul
cortar a corda que até entdo possibilitava aos homens ir até o céu, mas também
até Ele. Foi desde entdao que a terra foi “estragada”, pois os homens devem
trabalhar para obter o sustento para matar a fome que continua os castigando. Foi
também no mesmo periodo que a morte surgiu no mundo. Este mito dos Dinkas
por si sO possibilita refutar as crencas espalhadas pelos ocidentais que escreverem
sobre os africanos entre os séculos XV e a primeira metade do século XX sobre a
inexisténcia de religides na Africa. Ideologicamente, tais afirmacdes fantasiosas
sobre as praticas religiosas das sociedades africanas serviram para legitimar alguns
pilares dos processos coloniais. O interessante dos mitos trazidos por Basil consiste
em ver como Deus era tdo préximo dos humanos. Tal proximidade fez com que
para aquelas sociedades africanas Deus nao fosse um Ser tao distante, tdo temido.
Elas passaram a desenvolver mecanismos e meios de comunicdo que priorizam
didlogos, negociagdo, barganhas e sedugles via os seus intermediarios divinizados
para firmar pactos.

Carlos Lopes, no seu livro A transicdo histérica na Guiné-Bissau, afirma que
0os Balantes fazem imolagGes de animais e libagGes por respeito a terra que
pertence a toda a comunidade e a Deus. E bom destacar que para essas
comunidades, a terra pertence ndao s6 a Deus, mas que as boas colheitas vao
decorrer do bom manuseio das vibragbes cosmicas apds os diversos sacrificios da

comunidade sob a diregao de especialistas. O excelente trabalho analitico de Carlos



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

Lopes acaba caindo nas definicdes ocidentais do que é a religido. Assim, ele passa
classificando os Balantes como sendo uma sociedade animista; quer dizer, tendo
praticas pré-religiosas.

Amadou Hampaté BA, no seu livro Vie et enseignement de Tierno Bokar. Le
sage de Bandiagara, traz informacOes fundamentais para que possamos dialogar
com as definicdes do dicionario supracitado e também com as defini¢des classicas
dos cientistas sociais sobre o que é a religido. Para uma melhor apreensao da obra
total, é indispensavel mencionar que o livro &, na realidade, uma compilacdo das
reflexdes filoséficas do mestre Tierno Bokar sobre diversos assuntos da vida
cotidiana. Amadou Hampaté BA é o aluno que faz perguntas segundo suas
inquietacoes de diversas ordens e inclusive metafisicas e o seu mestre Tierno Bokar
dando respostas. Segundo Amadou Hampaté BA (1980, 153), o seu mestre Tierno
defende que existia uma “s6 Religido, eterna, imutdvel nos seus principios
fundamentais, mas que podia variar nas suas formas de expressao para
corresponder as condicdes do seu tempo e do lugar de cada revelacdo. Esta
Religido primordial era, para ele, comparavel a um tronco cujas religiées histdricas
conhecidas teriam surgido como os galhos de uma arvore”. Partindo da reflexdao de
Tierno Bokar, podemos defender que cada sociedade tem suas praticas religiosas
que podem ser especificas ou ndo, que para cada uma existiria um s6 Deus com
diversos apelidos e diversas formas de adoracdo, veneragdao, mas que ndao ha uma
forma de veneragdo superior a outra como também cada sociedade tem suas
maneiras de praticar a religido. E, finalmente, cada sociedade tem os seus locais de
veneragao que podem ser fechados ou abertos. E que ndo existiria uma religidao que
seja superior a outra. Independentemente das diversas formas de oragdo, de
veneracdo, todas as preces visam a salvagdao da vida segundo a concepgao das
oracdes das sociedades africanas. A reflexdo de Tierno Bokar sobre o que é a
religido consiste em evitar a hierarquizagdo das religibes, mas também a crencga
dogmatica de que sé é religido quando ha um livro sagrado: Biblia, Alcordo... E,
finalmente, cada povo tem sua maneira de venerar Deus e os locais com
denominacbes autdctones e a maneira de fazé-lo.

O mesmo Mamadou Hampaté BA no seu artigo - Tradigdo viva - afirma que
segundo a tradicdo Bambara, a palavra (Kuma) é uma forca divina indispensavel
proveniente do Ser Supremo (Maa Ngala). Ele foi o Unico criador de todas as coisas
que existem. ApOs a criacdo, Maa Ngala percebeu que de todas as suas criagoes

nenhuma delas tinha a capacidade de ser o seu interlocutor.



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

Assim, ele tomou de uma parcela de cada uma dessas vinte
criaturas existentes e misturou-as; entdo, insuflando na mistura
uma centelha do seu proprio halito igneo, criou um novo Ser, o
Homem, a quem deu uma parte de seu proprio nome: Maa. E
assim esse novo ser, através de seu nome e da centelha divina
nele introduzida, continha algo do proprio Maa Ngala.

Sintese de tudo o que existe, receptaculo por exceléncia da Forca
Suprema e confluéncia de todas as forgcas existentes, Maa, o
Homem, recebeu de heranca uma parte do poder criador divino, o
dom da Mente e da Palavra. Maa Ngala ensinou a Maa, seu
interlocutor, as leis segundo as quais todos os elementos do
cosmos foram formandos e continuam a existir. Ele o intitulou
guardido do Universo e o encarregou de zelar pela conservacgao da
Harmonia universal. Por isso é penoso ser Maa. (BA, 2012, 184)

A citacdo trazida contém muitas informacBes sobre a criacdo do mundo,
porém explorarei aquelas que me permitem dialogar com as definicdes do
dicionario que é sempre um freqliente recurso muito mais consultado de que os
estudos classicos de Durkheim, Weber...

A primeira informacdo fundamental é que todos os povos africanos conheciam
Deus que foi o Unico arquiteto e criador do mundo e do préprio ser humano cuja
ferramenta de trabalho fora a Palavra divina. A palavra tem poderes divinos, pois
Deus criou o mundo com a Palavra. O ser humano é ao mesmo tempo guardido de
todas as criagcoes de Deus, mas ao mesmo tempo o seu interlocutor. Por isso que
ser um ser humano é uma grande responsabilidade na medida em que ele tem por
responsabilidade manusear muito bem as vibragdes césmicas para que haja uma
sinergia sincronizada em prol do bem-estar de todos. Todas as preces do ser
humano, oracdes, veneracdes e rituais consistiam em agradecimentos, mas ao
mesmo tempo implorar, negociar, seduzir e estabelecer pactos, paga-los, desfazé-
los ou renova-los. H& uma interdependéncia entre todas as criaturas por serem
originarias do mesmo tronco: a Palavra divina do Ser Supremo. Um dos papeis do
ser humano consiste em fazer que tudo funcione harmonicamente. Para isso, teria
que ver em cada criatura uma parte do Ser Supremo; quer dizer, cada criatura
possui uma energia divina.

Eles “veneravam e ainda veneram” todos os objetos e “acreditavam e ainda
acreditam” que cada um deles tinha e ainda acreditam que cada um tem uma alma
porque sao criaturas criadas pela Palavra divina. Ora, cada criatura recebeu de Maa
Ngala uma parte Dele. Entdo, cada criatura é divinizada por ser a materializagdo de
uma parte de Maa Ngala. O que é designado, apreendido como sendo a adoragdo
dos objetos seria, na realidade, o desempenho da vontade, da ordem de Maa Ngal

de um lado, mas do outro, lembrar-se sempre de que Maa e as outras criaturas



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

tém a mesma origem divina ou, para ser mais exato, lembrar que ele Maa é ao
mesmo tempo “a sintese” de todas as criaturas e o guardido do funcionamento
harmonico de todas as energias divinas.

Em setembro de 2002, o Senegal bateu um triste recorte: o navio Le Joola
que faz a ligacdo da cidade de Ziguinchor (no Sul do Senegal) e Dacar naufragou e
1953 pessoas morreram segundo os dados oficiais. Dentre as pessoas que
espacaram “miraculosamente” a historia do jovem B. Boissy foi muito intrigante
para mim.

Grande parte da familia dele mora em Dacar. Quando a irma iria se casar, a
familia decidiu fazer o casamento na cidade de Ziguinchor. B. Boissy, como a
grande maioria dos familiares e convidados, viajou de navio. Apds o casamento, 0s
familiares e a esmagadora maioria dos convidados embarcaram para voltar naquele
navio que nunca chegou em Dacar. Quando encontrei o jovem B. Boissy perguntei-
lhe por que ndo voltou naquele navio e preferiu voltar de 6nibus mais cansativo e
perder o resto da festa no navio. Ele riu e me falou: ndo sei explicar porque adoro
festas e havia lindas mulheres naquele navio.

Depois de um longo momento de siléncio, ele me falou: “Um dia, eu estava
passeando no centro de Dacar e vi uma senhora muito velha que precisou de ajuda.
Parei, ajudei aquela mulher. E no momento de ir embora, ela me falou: "filho, ndo
tenho nada para te pagar, mas um dia da um presente aos deuses do mar. Isso vai
te proteger um dia. Um dia, por acaso, eu estava andando na praia perto da
universidade, peguei uma pedra, falei que estava fazendo presente ao mar e joguei
aquela pedra no mar e fui e continuei andando”. Apds narrar o encontro com aquela
senhora e ter cumprido as recomendacdes dela, B. Boissy parou e concluiu: “acho
que foi aquele ato que me impediu subir naquele navio porque nao tenho como
explicar a minha escolha de voltar de 6nibus em Dacar”.

A historia de B. Boissy revela como uma simples pedra, um pedaco de
madeira, uma 4darvore, podem ter suas energias divinizadas e potencializadas
somente apds um ato positivo desencadeador da vibracdo cdésmica positiva.
Defender ou afirmar que os africanos sdo animistas por “cultuar” pedra, arvore,
animais, passa a ser o reflexo do desconhecimento do funcionamento das praticas
religiosas das sociedades africanas e sobretudo como para aquelas sociedades,
tudo funciona na base das vibragGes cosmicas positivamente potencializadas.
Segundo os proéprios africanos, o ser humano fora colocado no topo da escala por
Maa Ngala para ser ao mesmo tempo o guardido e responsavel pelo manuseio das
vibragdes césmicas, desencadeando assim as conexdes sinergéticas que compdem

o universo em prol do bem-estar individual ou coletivo.

10



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

Ai, a definicdo pelo dicionario Hachette do que é o animismo passa a ser
muito mais problematico na medida em que reflete primeiramente as ideias
preconceituosas preconcebidas, uma tremenda incompreensdo das atitudes, gestos,
preces e atos dos povos africanos em relacdo a fé e a religido. Devido a
centralidade do ser humano na criacdo do mundo segundo os mitos africanos,
Joachim Kalonga (2012, 2) defende que é por isso que a vida do ser humano torna-
se o centro das preocupacdes nas praticas religiosas na Africa. Por isso que ele é ao
mesmo tempo teocéntrico e cosmocéntrico. “Pelo que se pode afirmar igualmente
gue a espiritualidade africana sé tem sentido em relacdo com Deus e com o
cosmos. Desta forma, também a dimensdo zoocéntrica surge como elemento
fundamental da espiritualidade”. O mesmo pensador conclui sua reflexao
salientando que é por isso que nunca se pode pensar a espiritualidade “encerrada

”

na esfera humana.” Isso quer que a espiritualidade deva envolver todas as
criaturas de Deus.

Uma vez no nosso acampamento escoteiro na regido de Oussouye, no
Senegal, o padre que vinha celebrar a missa era de uma congregacdo espanhola.
Depois da missa, cada padre contava suas historias de vida podendo servir como
licobes de vida para os escoteiros, mas ao mesmo tempo como ver o mundo sob
diversos angulos. Escrevendo essa reflexdo, dei-me conta que uma daquelas
histérias se encaixava perfeitamente. O padre G falou que um dia teve a perna
quebrada e foi procurar um fiel da sua pardquia que era um médico tradicional. O
velho pegou raizes, pilou e amarrou com uma atadura na parte da perna quebrada
e falou: “ao completar duas semanas, vocé tira a atadura e joga tudo num rio,
riacho para que ninguém venha a pisar nela, quem pisar, pode ter a perna

"

quebrada.” Passadas duas semanas, ele tirou, mas jogou no patio da propria
paroquia. E um dia, andando pelo patio, por acaso, pisou naquela atadura e a perna
quebrou de novo. Serd que o padre ndo acreditava que alguém vindo a pisar
naquela atadura poderia vir a ter a perna quebrada? Ou serda que como padre
catodlico estaria desafiando as “crencas barbaras?” O padre alegou ter se esquecido
de cumprir as recomendagdes do médico. Mas como explicar que somente pisando
naquela atadura, quebrou-se a perna? Varias interpretacbes podem ser avancadas,
mas a mais plausivel é que aquela atadura tinha recebido energias divinas fortes
via as vibragbes césmicas para proporcionar a cura. Apds gestos rituais, preces
para desencadear o processo de divinizacdo, aquela atadura ndo é mais somente
um pedaco de pano, mas sim um pedago com energias divinas para operar uma
cura. Ao joga-la depois no rio ou riacho, a agua passa a desempenhar o papel

purificatorio e de equilibrio.

11



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

Os arabes em primeiro lugar depois os europeus e até africanos mentalmente
colonizados sempre recusaram admitir que a maneira dos africanos de cultuar Deus
era totalmente diferente, mas em nenhum momento sindnimo do desconhecimento
da sua existéncia. Desde os primeiros contatos com os mundos arabo-berberes e
mais tarde com o mundo ocidental ao longo dos séculos XV ao XX, levar Deus aos
africanos foi um dos pilares ideoldgicos legitimadores dos contatos brutais e
desintegradores em todos os planos. A reflexao de Joachim Kalonga (2012,1) vem
consolidar as afirmacdes de BA sobre o porqué da sacralidade da natureza pelo

africano:

A religido tradicional africana é espiritual nas suas raizes. Deus fala
através de todos os seres, dos astros e da natureza. A vida passa
através do cosmos, que € o local da epifania do divino. Por isso,
em Africa, acredita-se que o essencial € invisivel aos olhos.

Todos os gestos, atos e ritos de purificacdes e as diversas formas de oragdes
visam somente a celebracdo da vida tendo prioritariamente a celebracdo da vida de
Maa/o ser humano. “A oracdo africana é circunstancial, reza-se por ocasido de um
acontecimento. Mas é quase sempre ‘“interessada”, para que Deus satisfaca as
necessidades humanas, embora isso seja logo ocasidao de se dirigir a Ele para
contemplar.” As sociedades diola e mancagne no sul do Senegal, quando precisam
pedir a Deus ajuda, derramam &gua ou vinho aos ancestrais com a seguinte
formula: “Se Deus quiser, o que tem que acontecer vai acontecer, mas o que nao
deve acontecer nunca acontecerd.” Ao se reportar aos intermedidrios, eles
acreditam que qualquer pedido pode vir a se realizar se Deus interferir
favoravelmente. Joachim Kalonga (2012, 2) faz duras criticas a pensadores
europeus e africanos mentalmente colonizados que afirmam que o africano é o
Unico centro das praticas religiosas africanas sem mencionar que a especificidade
da sua criagao tem por finalidade que ele tenha relagbes e comunicagdes com todas

as criacdes de Deus.

Esses autores teriam feito melhor em interrogar-se como é que o
homem ocupa um lugar tdo privilegiado, e ndo Unico, na
espiritualidade africana e quem, sendo Deus, poderia justificar a
vida humana. Deus é Musangana mwenapu, o Senhor da vida. Fala
através de todos os seres, dos astros e da natureza. A vida passa,
pois, através do cosmos. E esta a razdo pela qual a espiritualidade
tradicional africana como de ‘“religido animista” (definicdo
recusada, entre outro, por Peter Kwasi Sarpon, bispo de Kumasi,
no Gana), no sentido de que o “cosmos € o lugar da epifania do

12



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

invisivel - como explica o tedlogo Francois Kabasele - ; a Africa
acredita que o essencial € invisivel aos olhos.”

O “essencial é invisivel aos olhos” por se tratar de energia e de vibragoes
cosmicas divinas. Ora, olhando analiticamente o Evangelho (Jo 1,1 -18), percebe-se
que ndo ha nenhuma diferenca entre a visdo do mundo dos africanos e do
catolicismo no que diz respeito a sacralidade da Palavra. “No principio era a
Palavra, e a Palavra estava com Deus. Tudo foi feito por Ela, e sem Ela nada se fez
de tudo que foi feito. Nela estava a vida, e a vida era a luz dos homens”. Fica mais
claro a semelhanga entre as duas concepgdes da sacralidade da Palavra quando

analisamos a “Profissdo de Fé&” dos catolicos:

Creio em um sé Deus, Pai todo-poderoso, criador do céu e da
terra, de todas as coisas visiveis e invisiveis. Creio em um soO
Senhor, Jesus Cristo. (...). Creio na Igreja, una, santa, catdlica e
apostolica. Professo um so batismo/ para remissdo dos pecados. E
espero a ressurreicdo dos mortos e a vida do mundo que ha de vir.
Amém.

Como ja mencionado, as sociedades africanas referidas acreditam em um sé
Deus que criou todas as criaturas e Maa. As divergéncias comecam nesta frase:
“Creio na Igreja, una, santa, catolica e apostdlica”. A maneira ocidental de venerar
Deus imposta ao resto da humanidade sob a lideranca do papa; a rejeicao da
diversidade cultural e a exclusividade do dominio do homem branco. Tal concepcao
trouxe consigo a subjugacdo e a inferiorizacdo dos nao europeus e da mulher. A
igreja catolica nunca aceitou a diferenca.

Ora, no contexto africano, é possivel afirmar que ao perguntar a uma velha
pessoa na Africa que ndo fez estudos formais qual é a sua religido, tal pergunta n&o
teria sentido para ela. Ap6s um longo tempo de meditagdo, ha possibilidade de ter
a seguinte resposta: “a religido é a vida”. Ou “ndo sei do que vocé esta falando”.
Analisando profundamente, a primeira e a segunda resposta veiculam a mesma
I6égica da visdo do mundo. Aquela pessoa acabou de dizer ao seu interlocutor que
nao se pode definir tdo facilmente a religido e que para apreendé-la seria melhor
apreender o ser humano na sua total integridade: medicinal, arte, fisica, mental,
subjetiva, psicoldgica, psiquica, cultural, social, filosofica, moral, ética, suas
ligacbes com os outros humanos, as entidades intermediarias para aceder a Deus,
com os ancestrais, a flora e a fauna, a relagdao com a vida e a morte... Toda a vida
daquela pessoa esta pautada nos impactos positivos das vibragdes cdsmicas divinas

dos diversos mundos conectados. No contexto das sociedades africanas, a

13



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

espiritualidade é a vida. Toda a filosofia, a moralidade e a ética encontram seus
pilares de sustentabilidade na relagdo espiritual que Maa/Homem entretém com as
outras criaturas criadas por Deus. Ndo ha possibilidade de dividir a vida daquele
homem em: momento religioso e momento profano como encontramos no contexto
das denominadas religides reveladas. As suas doencgas terdao como base, segundo a
mesma pessoa, o desequilibrio daquelas vibracées cdsmicas. A cura consistiria em
reestabelecer o equilibrio para poder facilitar as conexdes sinergéticas entre as
diversas criaturas divinizadas.

Por isso que segundo Amadou Hampaté BA (1980, 154), o seu mestre Tierno
Bokar assinala que “a religido é faisca que Deus soprou no espirito do homem ao
mesmo tempo em que |he dota da palavra”. O mesmo mestre finaliza dizendo que é
por isso que podemos vir a encontrar a riqueza espiritual em pessoas tidas como
mais atrasadas. E diante deste contexto td3o peculiar, segundo o mesmo Tierno
Bokar que ndo se pode definir academicamente a religido. “Na sua esséncia, a Fé é
uma, qualquer que seja a religidao que a expressa.”

Thomas e a Luneau (1969, 277) afirmam que no contexto do Cristianismo e
do Isld, os livros sagrados - a Biblia e o Alcordo - sdo a materializacdo da Palavra
de Deus. No momento em que o crente esta lendo um deles, ele estara cegamente
acreditando estar lendo/recebendo também a Palavra de Deus que fora transmitida
pelo anjo ao profeta. No caso das religides tradicionais africanas, as palavras
pronunciadas pelo oficiante foram ensinadas e transmitidas pelos membros da

geracdo anterior.

Deus ndo lhe falou e as palavras da sua prece sao aquelas que
Ihes foram ensinadas pelos seus pais. Ele tem s6 a certeza de ser
escutado ndao somente por estar falando a Deus as palavras de
Deus mas porque a sua démarche, cuja palavra da o sentido,
integra-se numa ordem do mundo cujo Deus & o Unico responsavel
e guardido. A sua palavra pronunciada ndo estd sem valor: ela é
uma parte e um momento da prece. Mas nao pode ser privilegiada
na totalidade da démarche religiosa. (...). Este homem coloca
questdes fundamentais que ele ndo pode elucidar por isso as
formula a partir do seu mundo de representagdes: a origem do
mundo e do homem no mundo, a origem da doenga e da morte, o
mistério da sexualidade e da vida. Ele conhece as necessidades
primordiais da seguranca material, da prosperidade e da felicidade
e ele os confia a Deus, as entidades, aos ancestrais como qualquer
pastor confiava a Yahvé a fecundidade do seu rebanho. Ele é
responsavel principal da sobrevivéncia do grupo, possivel graca ao
conhecimento aprofundado da ordem do mundo, das participagdes
e as solidariedades nascentes. Nos seus olhos tudo vive e morre
no seio de um mundo bem coerente e capaz na sua ordem de

14



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

satisfazer todas as necessidades do ser humano. (traducao livre do
autor).

Apesar da complexidade, diversidade e das especificidades das sociedades do
continente africano, é possivel sustentar que elas compartilham a mesma
concepgao religiosa da criagdo do mundo. O mesmo esta dividido em o mundo
visivel e o invisivel mas todos os dois sdo povoados por seres vivos porque estdo
movidos por energias cosmicas/divinas. Isso quer dizer que todos esses mundos
estdo interligados, governados por leis divinas cujo ser humano € o primeiro e
Unico guardido segundo a concepgao da criagdo dos mundos pelo Ser Supremo. Foi
tal concepcdo filosofica que levou BA (2012, 186) a afirmar que: “Na tradicdo
africana, a fala, que tira do sagrado o seu poder criador e operativo, encontra-se
em relacao direta com a conservacao ou com a ruptura da harmonia do homem e
do mundo que o cerca”. Para preservar a harmonia do ser humano no plano
individual e coletivo, o africano estd obrigado a pedir sempre licenca, negociar,
barganhar, fazer tratos, pactos e seduzir antes de retirar, pegar e fazer uso de uma
parcela de outras criaturas divinizadas. A saude, o equilibrio individual e coletivo
estd intrinsecamente relacionado as boas vibracdes cdésmicas das outras entidades
divinizadas (objetos, animais, plantas, ar, dguas, coisas etc.) para que se propulse
a sinergia de toda uma materialidade do universo.

No sudoeste do Senegal, antes de construir uma casa, as pessoas fazem
primeiramente jogos divinatorios para descobrir qual é a entidade protetora do
local, suas exigéncias, como iniciar as negociacdes e os rituais que devem ser
feitos. A segunda fase consiste em procurar a pessoa habilitada para conduzir todos
0os processos de sacrificios. Decorre disso pactos selados entre os futuros
proprietarios da casa e o dono da terra. A entidade presente no local, caso decida
ficar, torna-se a entidade protetora da casa, da familia. A harmonia naquela casa
estara atrelada a sinergia entre a entidade dona do pedaco e as entidades trazidas
pelos donos da casa: o esposo e a esposa. No dia do enterro, os responsaveis de
cavar o tumulo comecam por pedir licenca em nome do falecido, derramar vinho
antes de comecar a cavar. Uma vez terminada a cavacao, mata-se um bode para
selar o pacto. Todos os rituais visam facilitar a viagem do falecido para que ele
venha a se tornar um ancestral. Aquele pedago onde a casa foi construida e aquele
onde o falecido foi enterrado tem os seus donos.

Cheikh Anta Diop (1987) sustenta que no periodo pré-colonial apos a derrota
militar de um estado, os conquistadores se apossavam somente dos bens materiais

e das pessoas, mas nunca das terras para nao atrair ira e a vinganga das entidades

15



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

autdéctones. Uma vez completada a conquista, o primeiro ato consistia em fazer
libagGes, reveréncias e imolar ritualmente animais para apaziguar as entidades
locais e criar uma sinergia entre suas entidades e as da localidade. As dancgas e as
bebedeiras apds a vitéria ndo eram somente as festas dos vitoriosos, mas,
sobretudo, agradecimentos aos deuses e guardides do estado para canalizar as
energias positivas criando assim sinergias entre as entidades autdctones e as dos
conquistadores.

Tal crenca é tao enraizada que, as vezes, ao chegar ao curral de manha cedo,
o dono dos animais encontre um deles com a garganta cortada e alguns animais
ausentes. Automaticamente, ele sabe que os ladroes antes de roubar os animais
seduziram as entidades responsaveis da guarda do curral. Varias perguntas podem
ser feitas como também varias interpretacdes: Como as entidades protetoras do
curral se deixaram seduzir com o sangue do animal sob a sua protecdo? Por que
aceitar o sangue do préprio animal que elas devem proteger como pacto
estabelecido com ladrdoes? Diante dessas e tantas outras perguntas de ordem
moralista e de ética, acredito que a reflexdao de Jean Girard - Le fetiche ouranien de
Louis Mendy - seria de uma grande contribuigao.

Louis Mendy era um cagador?® profissional no sudoeste do Senegal. Sustentava

a sua familia com a venda da caca.

Un jour, je rencontrai sur mon chemin une femme, toujours
vivante actuellement, nommée Houloudia qui me dit avoir vu une
énorme antilope dans le voisinage. Je pensais immédiatement a
cette antilope que tous les chasseurs du pays essayaient en vain
de tuer depuis des années. Aucune balle ne pouvait I'atteindre ou
alors elle glissait sur son pelage. Souvent méme le fusil du
chasseur explosait en lachant le coup de feu. C’est pourquoi on
appelait cet animal fabuleux jibane-efore ce qui signifie en
mandjak “vos cartouches sont terminées”.

“Ayant apris la presence de cette béte, je partis a sa poursuite.
Soudain, je la vis dresser enorme devant moi, tirai mon coup de
feu et elle tomba morte. Je n’avais pas alors mon couteau pour
I’égorger et demeurai indécis lorsque brusquement surgit a mes
cOtes un petit homme, au teint rougeatre, a gros mollet, a cheveux
longs trainant sur les talons et vétu d’un calegon rouge. D’un air
furieux il brandissait un baton. C’était le pygmée Akus berger des
animaux de brousse.

- Pourquoi as-tu tué cette antilope? Me demanda-t-il.

Je lui repondis calement que je désirai manger sa chair.

* Em muitas sociedades africanas, o ser cacador é passada de pai para filho. Um cagador é habitualmente
um eximio conhecedor dos segredos da fauna como também um excelente adivinho/jogador de buazios. E
uma pessoa que “fala” as linguas das arvores e dos animais. Vide L’épopée mandingue de Djibril Tamsir
Niane, Em attendant le vote des betes sauvages de Kourouma.

16



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

- Ne sais-tu pas que cette bete est a moi? Continua le pygmée en
roulant de gros yeux, que c'est elle qui me donne la force dans
cette forét? Heureusement que tu ne l|'as pas égorgée car
comment aurais-je pu y vivre désormais?

O relato do encontro que o cagador Louis Mendy fez ao pesquisador traz
inUmeras informacdes. O sonho de qualquer grande cagador é matar um animal
que faria dele uma lenda: um ledo, uma pantera... No caso referido por Louis
Mendy, cada um queria matar aquele antilope para se apossar dos seus poderes:
“todos os cagadores das redondezas tentavam mata-lo ha anos. Nenhuma bala
podia atingi-lo ou escorregava na sua pele”. Tendo que enfrentar cotidianamente os
mistérios e os poderes durante a caca, o cacador na Africa deve sempre fazer
rituais - banhos misticos, vestuario adequado cobertos de amuletos para afastar e
se proteger das entidades maléficas, rezas poderosas para nunca perder controle
diante de criaturas misticamente mais poderosas, atrair sorte, dancas, jejum,
dietas... — antes de ir a caga.

A prova de que aquele dia foi o seu dia de sorte, Louis Mendy diz apds ter
matado o animal, percebeu que estava sem a sua faca. Ora, nenhum cacgador anda
sem a sua faca. Quando o cacador mata um animal de grande porte que nao
consegue transportar nos seus ombros, corta um pedaco do animal antes de sair a
procura de uma ajuda. Caso outro cacador vier e dizer que a caga € dele, sempre
as pessoas pedem a prova. Aquele pedaco cortado serviria de prova para o
verdadeiro dono da caga. Por isso que jamais um cacador anda sem uma faca. Ela é
também uma arma de suma importancia para se defender em caso de corpo a
corpo com um animal feroz que surgiu de repente.

“Era o pigmeu Akus, pastor dos animais da floresta.” Sendo um cacgador e
socializado no mundo dos mistérios da caga, ele podia reconhecer de longe e até
pelo cheiro cada animal, mas também cada entidade. O mesmo cagador é
consciente de que os animais estao sob a protecdo de uma entidade com poderes
divinos concedidos por Deus que ele rapidamente reconheceu. Diante da entidade
Akus, o cacador tem que adotar atitudes humildes por estar diante da encarnacao
de Deus na Terra. Sdo as mesmas atitudes que o ser humano mantém em relagao
ao Ser Supremo. Mas a resposta de Louis Mendy - “Eu lhe respondi calmamente

Ill

que queria comer a carne do animal” - ndo é uma resposta a pergunta, mas sim a
introducdo de um debate sobre a possibilidade de estabelecer um pacto. Louis
Mendy sabe que aquele animal que acabara de matar é “le double” do pigmeu
Akus. Comendo a sua carne, ele passaria a ter os mesmos poderes sobrenaturais

que o pigmeu Akus; isso provocaria a morte da entidade Akus. Entretanto, para

17



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

nao morrer, a entidade teria que firmar um pacto. O pedido do pacto por parte de
Louis Mendy é codificado. No final, o pacto foi selado entre os dois com as
seguintes condigdes para Louis Mendy:

- primeiramente, Louis Mendy informa a entidade que ele caca por
necessidade. Vende o que ele caca para sustentar a sua familia, Akus lhe
recomenda parar de cacgar:

- nunca mais cacar em troca do novo dom: cacar para devolver a vida,
reestabelecer equilibrios das pessoas e da sociedade: curar pessoas com as plantas
medicinais. O Akus lhe indicaria sempre em sonhos as plantas adequadas para
atender as pessoas necessitadas ou levando as pessoas até o local das libagoes.
Nesse contexto, a entidade Akus tornou-se a entidade protetora de Louis Mendy, da
sua familia e finalmente de todo o vilarejo.

O relato de Louis Mendy, o seu pacto com a entidade Akus, uma entidade da
floresta, possibilita perceber a complexidade da espiritualidade no contexto
africano, mas ao mesmo tempo a interdependéncia entre todas as criaturas de
Deus e como a divindade se encontra em todos os lugares. Cada lugar tem os seus
donos, cada criatura tem o seu guardido. Todos os pactos estdo selados apods
promessas, seducbes, barganhas. Sempre a pessoa que negocia tem um tipo de

poderes para lidar com as forgas cdsmicas divinizadas.

En contrepartie de son aide, le pygmée m’a formellement interdit
de chasser a nouveau, mais je n’ai pas respecté ma promesse et
je n’ai pas tardé a subir les consequences de ma desobeissance. Il
m“a frappé dans mes enfants en les faisant mourir nombreux
d’une maladie apportée par le vent et non par le bekin. En effet,
pour que celui-ci rende malade, Il est indispensable de le toucher
ou de le contrarier dans son entourage immédiat et seuls les
vieillards savent comment |'apaiser, tandis que le vent vient de
nulle, sinon de Dieu

Os trabalhos brevemente analisados de Joachim Kalonga, Amadou Hampaté
BA, Basil David, Louis-Vincent Thomas (Anthropologie de la mort) e de Louis-
Vincent e R. Luneau (Les religions d’Afrique noire. Textes et traditions sacrés) vao
revelando ndo sé as concepcbes de Deus para grande parte das sociedades
africanas, mas, sobretudo, como para essas sociedades Deus estava muito préximo
e quase participando das atividades da vida cotidiana. E, ao mesmo tempo, ndo era
um Ser tdo temido como no contexto das religides livrescas. Essas ndo so6 tinham e
ainda tém a certeza de que todas as suas conquistas de diversas ordens provém da

vontade de Deus, mas Deus confeccionou o ser humano com a parcela de cada

18



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

criatura e fez dele o guardido de todos e ao mesmo tempo |he concedeu uma parte
do poder da palavra. “Por isso é penoso ser Maa.”

Isso faz com que as maneiras de lidar com Ele, de pedir favores,
intervencgdes, protecao, negociar, barganhar, nunca poderiam ser semelhantes as
dos judeus, cristdos e mugulmanos. Mas ao mesmo tempo criam incompreensoes e
julgamentos preconceituosos. E de fundamental importancia destacar que tais
preconceitos foram primeiramente proferidos pelos povos arabe-islamicos desde o
século IX na Africa do norte, no Suddo Ocidental e no resto do continente pelas
conversoes forcadas, escravizacoes. Esse contexto vai perdurar até o final do século
XIX quando os proéprios africanos islamizados fazem uso da religido para subjugar e
ao mesmo tempo estabelecer hierarquias entre “nds” e “eles”. Mas na propria Africa
0s novos preceitos religiosos vao ser reinterpretados, readaptados e “ingeridos”
com sabores locais.

Tal realidade foi assertivamente sintetizada por Vincent Monteil com o titulo
do seu estudo (LIslam noir). A primeira vista, o titulo faz sugerir que o Isla
praticado na Africa ndo teria nada a ver com o “Isld verdadeiro”. Entretanto, ele vai
revelando ao longo da sua analise como os africanos foram incorporando praticas
culturais autéctones no Islda sem uma profunda mudanca mental dos novos
muculmanos.

E indispensdvel salientar que no contexto africano havia e ha imensos
intercdmbios entre os povos em diversos campos: social, cultural, tecnoldgico,
religioso, filosofico, moral. Varias partes do continente tiverem contatos seculares
com povos e culturas da Europa Mediterranea, da Asia como também de diversas
religides. Esses elementos estrangeiros nunca constituirem uma verdadeira ameaca
na medida em que os povos africanos ndo viviam somente nos mundos sem
conflitos abertos e sem choques culturais. Os novos elementos contribuiam no
enriqguecimento dos patrimonios culturais locais e varrendo ao mesmo tempo a
idéia de praticas puras genuinamente originarias de tal lugar. Entretanto, os
problemas iniciaram-se com a chegada das religides livrescas (Isld, Cristianismo
mais tarde) cujos representantes viam nas praticas autdéctones nenhuma faisca da
Palavra de Deus e nenhum conhecimento do que é a religido, a fé.

Bassidiki Coulibaly (2006) afirma que os primeiros a “des-civilizar” o negro
africano foram os Aarabes, berberes, com a conivéncia das elites africanas
convertidas ao Isla a partir do século XI. Essas conversdes das elites teocraticas no
Sudao Ocidental foram minando as riquezas culturais e provocando instabilidades

politicas devido a inseguranga. Uma das maiores consequéncias culturais disso foi o

19



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

abandono lento, mas progressivo da formacdo das futuras elites governantes
enraizados nos contextos dos seus territorios.

Maryse Conde, no seu livro Segou, defende que o declinio e o fim desse
império decorrem da conversdo das elites dirigentes ao Isla. Apds a conversdo, os
jovens principes passaram a ser educados a partir da concepcdo do mundo e das
leis islamicas. Eles foram nao sé se afastando das culturas e praticas religiosas
seculares, mas ao mesmo tempo menosprezando todos os ancidos especializados
em diversas areas de conhecimento. Essas conversbes foram lenta, mas
inexoravelmente assassinando culturas, identidades e desenraizando cada vez mais
as sociedades em nome da fé muculmana, em nome do Livro sagrado muculmano:
o Alcordo/Palavra de Deus. A Unica com validade. Ora, as leis islamicas dizem que
um muculmano ndo poderia escravizar outro mugulmano. Isso nunca foi respeitado.
Bassidiki Coulibaly (2006, 68) afirma que Ahmed Baba, que era um refinado erudito
de grande producdo intelectuais — mais de 40 livros sobre o direito e a gramatica -,
fora escravizado e deportado para Marrocos. E importante mencionar que foram os
eruditos muculmanos africanos do Sudao Ocidental que questionardo o nao respeito
da jurisprudéncia islamica em relagdo a escravizagdo de africanos mugulmanos
pelos drabes e os berberes com a conivéncia das elites africanas. “Dans leur
ensemble, les civilisations africaines ont plutdt bien résité a toutes les agressions
qui visaient a les faire disparaitre”.

As rotas transaarianas que durante séculos possibilitaram transplantar
milhdes de africanos para a Europa Mediterrdnea, a Asia e o Oriente ndo sé
transplantou seres humanos, mas introduziu na Africa praticas culturais
proporcionadoras de multiplos processos de desintegracdo e de colonizagdo:
assassinatos simbolicos das diversas formas de espiritualidade, do respeito a
palavra. Inoculagdao de diversas formas de complexo de inferioridade, da vergonha
das proprias praticas culturais e das identidades e a crenga de que as praticas
religiosas autéctones sdao pagds ou animistas; quer dizer, ndo tendo nada a ver
com o conhecimento da existéncia de Deus. Ainda, é facil encontrar africanos
orgulhosos das suas religides emprestadas: o Isla e o Cristianismo. Mas seria
possivel intercambiar com o outro sem ter nada a trocar? Seria possivel ser um
bom muculmano ou cristdo sem um enraizamento nas proprias culturas?

Durante o trabalho de campo no Senegal em 2002/2003 para a tese de
doutorado sobre os meninos de rua em Dacar, os dados coletados foram me
revelando que os meninos de rua que perambulavam nas ruas e pragas pertenciam
as sociedades senegalesas fortemente islamizadas. Sdo sociedades - wolof,

halpulaar, sarakholé... - que abandonaram completamente suas praticas

20



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

ancestrais. Na mesma cidade era quase impossivel encontrar meninos de rua
pertencentes as sociedades que continuam mantendo e praticando os cultos aos
ancestrais como também as entidades protetoras da familia e dos vilarejos. Vale
salientar que essas sociedades sao ao mesmo tempo praticantes das suas
entidades sécio-religiosas e praticantes do islamismo ou do catolicismo. As pessoas
transitam de umas as outras sem nenhuma confusdo e complexo. Nessas
sociedades - diola, mancagne, manjaque... — acredita-se que o menino pertence
aos dois mundos: dos vivos e muitos mais do além e que ao abandonar a crianca
ha a possibilidade de vir a ser fortemente castigado pelas entidades protetoras da
familia: ancestrais, entidades da familia e do vilarejo. Abandonar ou maltratar um
menino seria enfrentar as forcas divinas muito mais poderosas. Este coloca por
terra a crenca de que ser menino de rua decorre da pobreza. Sei que tem que
tomar em conta multiplas varidveis, causas, mas os dados nos revelaram que as
religides estrangeiras - o Islda e o Cristianismo - foram extremamente
desintegradoras, nocivas para as identidades e as riquezas culturais que
possibilitam ao ser humano que poder trocar em pé de igualdade com o outro. As
tidas como praticas animistas, pagas, sdao, na realidade, praticas culturais levando o
ser humano ao seu proprio encontro, ao seu préprio Eu.

No contexto brasileiro, foi impossivel meninos de rua na cidade de Salvador
entre 1994 e 2004 cujos pais sao praticantes de religides de matriz africana e nem
0s meninos de rua cujos pais sdo evangélicos. Entretanto, hd uma grande diferenca
entre os dois meninos. Os meninos cujos pais sdo do Candomblé ou de Umbanda
vive plenamente sua fase de infancia e adolescéncia sem pressdo por parte dos
pais. Os seus comportamentos, maneira de falar, brincar estdo adequados a sua
idade biolégica. Enquanto que o menino cujos pais sdo evangélicos é icado muito
cedo da sua fase de infancia para a de adulto nos comportamentos, maneiras de se
vestir, de falar e de se comportar. Muito cedo é exigido que aquele menino seja
uma pessoa adulta na sua vida cotidiana.

A chegada dos europeus trouxe, entre os séculos XV e XX ferramentas
ideoldgicas tdo perniciosas quanto as dos darabes: trafico atlantico, religido crista,
inseguranca, deslocamentos, fome e, mais tarde no século XIX, o ensino formal, a
presenca mais numerosa de missionarios, militares e de uma administracdo, novas
formas de escravizacao sob a denominagao de trabalho forgado.

Laye Camara - I’Enfant noir — traz no seu livro, aparentemente inocente, de
leitura facil, perguntas que sobre o silencioso e invisivel processo desintegrador dos
jovens africanos estudantes em escolas ocidentais. O pai dele, um dos maiores

ourives da regido, recusou-se a repassar os seus conhecimentos ao filho. Ao

21



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

frequentar a escola do branco, vocé passou a ndo ser mais o nosso. Do pouco que
ele conseguiu arrancar do seu pai, foi percebendo a estreita relagdo entre o pai e
uma serpente pequena preta que aparecia sempre ao seu pai. No dia que ele quis
mata-la, a sua mae lhe falou: “este vocé ndo pode matar porque é da familia”.
Como uma serpente pode ser membro de uma familia humana? Com o passar do
tempo, foi vendo que cada vez que o pai tinha que receber uma visita importante,
uma encomenda, exigindo uma técnica apurada, a serpente aparecia na oficina do
pai um dia antes. Com esta aparicdo, o pai ja sabia quem viria e que tipo de
encomenda faria e, sobretudo quais os cuidados misticos, rituais, banhos e libagdes
para conseguir satisfazer a cliente. Ao frequentar a escola, o menino africano
oriundo desses meios sdcio-profissionais acabava se afastando progressivamente
das suas identidades ou acreditando que se tratava de praticas animistas, pagas e
atrasadas. Se, de um lado, aquele africano mergulhou no novo mundo moderno,
ndo lhe foi ensinado a aliar as duas culturas. A desintegracdo psicoldgica inicia-se
no momento em que todo o trabalho é feito para afastar-se mentalmente das
culturas de origens. Do outro, 0 mesmo nunca conseguiria participar de
intercdmbios culturais por ndo dispor mais de nada. Que seja os arabes e berberes
mais as elites mugulmanas africanas ou os cristdos ocidentais, todos os esforgos
foram focados para tirar o africano da sua condigcdo de “animista, sem fé para o Isla
ou o Cristianismo , uma religido e uma fé. As duas religiGes por serem livrescas
levam automaticamente a modernidade.

As sociedades africanas sempre tiverem contatos e trocas entre elas, mas
também com os mundos externos - fenicios, gregos, turco-otomanos, chineses,
arabes e, a partir do século XV, com os europeus (portugueses, espanhdis,
ingleses, franceses, holandeses, belgas...).

Apesar da diversidade cultural e linguistica, os mitos de criagdo do mundo
possibilitam sustentar que as sociedades africanas compartilham a crenca da
sacralidade da Palavra, a existéncia de um so6 Deus, que cada criatura é sagrada
por ser criada pela Palavra divina do Ser Supremo. E que o ser humano foi criado
pelo Ser Supremo para ser o guardido de todas as criaturas. E por isso que para as
sociedades africanas, todas as criagbes de Deus sdo sagradas. Venerar arvores,
pedras, animais, segundo os praticantes das religides secularmente livrescas e
inclusive os africanos mentalmente colonizados &, na realidade, a materializacao do
atraso, da barbaridade e do desconhecimento total de Deus. Desde a consolidagao
das conversGes em massa para o Isld a partir do século XIX e do cristianismo, o
africano passou a viver tremendos conflitos identitarios no que diz respeito a sua

vida religiosa, a sua fé. Como aliar suas praticas religiosas barbaras com a

22



RIJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly

modernidade e as religides universalistas? E bom destacar que apesar das pressdes
dos mundos modernos, as praticas religiosas africanas continuam de grande
importancia para evitar as multiplas desintegracdes e desenraizamentos.

Os atuais debates sobre o meio ambiente, as diversidades culturais, o
multiculturalismo e os movimentos de luta contra a intolerancia religiosa teriam
muito a ganhar valorizando ou, para ser mais exato, retomando, revalorizando as
praticas religiosas das sociedades tidas como animistas. O ser animista ndo seria na

realidade um monoteista humanista multicultural?

Bibliografia

BA, Amadou Hampaté. VIe et enseignement de Tierno Bokar. Le sage de
Bandiagara. Paris: Seuil, 1980.

COULIBALY, Bassidiki. Du crime d’étre “noir”. Un milliard de “noirs”"dans une prison
identitaire. Paris: Homisphere, 2006.

DAVIDSON, Basil. Les africains. Introduction a I'histoire de la culture. Paris: Seuil,
1969.

DIOP, Cheikh Anta. L’Afrique noire pré-coloniale. Paris: Presence africaine, 1987.
FROBENIUS, Leo. La civilisation africaine. Paris: Editions du Rocher, 1987.

GIRARD, Jean. Pouvoir charismatique en Basse Casamance. Dakar: IFAN, 1969.
KALONGA, Joachim. Religides tradicionais - o essencial é invisivel aos olhos. In:
HTTP://www.alem-mar.org/cgi-bin/quickregister/scripts/redirect.cqi Acessado em:
29 de novembro de 2012.

LAMKO, Koulsy. La phalene dés collines. Saint Armand-Montrond, 2002.

LOPES, Carlos. A Transicdo histérica na Guiné-Bissau. Bissau: INEP, 1987.

NIANE, Djibril Tamsir. Soundjata ou | "épopée mandingue. Paris: Presence Africaine,
1992.
THOMAS, Louis-Vincent. Anthropologie de la mort. Paris: Payot, 1975.

23


http://www.alem-mar.org/cgi-bin/quickregister/scripts/redirect.cgi

