
 

Da Espiritualidade à Fé na África Ocidental: Os “Dilemas” das Sociedades 

“Animistas” no Mundo Moderno  

  

Alain Pascal Kaly1 

 Departamento de História / UFRRJ 

http://lattes.cnpq.br/7388330777837115 

 
Resumo: 

 O artigo busca situar os debates em torno das experiências religiosas 

africanas na perspectiva do multiculturalismo e movimento de luta contra a 

intolerância religiosa ao apresentar uma visão positiva das sociedades africanas até 

então – desde o período moderno – tidas como animistas. 

Palavras-chave: religião africana, experiências religiosas, intolerância, 

multiculturalismo, animismo. 

  

Abstract: 

 The article aims to situate the debates about the african’s religious 

experience from the perspective of multiculturalism and religion’s anti-intolerance 

by offering a positive view of african societies so far - from the modern period - 

taken as animists. 

Keywords: African religion, religious experience, intolerance, multiculturalism, 

animism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 Professor adjunto do Departamento de História no Instituto de Ciências Humanas 

e Sociais da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Atua, como pesquisador, 

nas áreas de: relações raciais, colonialismo, sociedades de castas na África 

Ocidental, violência, direitos humanos e migrações. 

http://lattes.cnpq.br/7388330777837115


RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

5 

 

Nada pode ser construído na África sem a participação do Espírito. 

O Espírito religioso (...). (Mamadou Hampaté Ba, 1980, 15). 

 

 

 Na verdade posso ver o que vai acontecer nos próximos dias. Para 

isso, preciso só sonhar. O sonho acontece quando peço a Deus 

antes de deitar me acordar o sonho. Quando vejo em sonho as 

imagens da felicidade, corro para solicitar Kabuj depois Ewalum de 

precipitar a realização do fato. Mas quando o sonho informa sobre 

infelicidade, peço ao vento de afastá-la muito longe do vilarejo. 

Quando a infelicidade constitui uma ameaça ao coletivo, informo 

os responsáveis pela segurança mística do vilarejo, mas faço 

libações com vinho a à Ewalum pedindo a Deus de nos perdoar.  

Quando um doente me procura, recebo em sonho a indicação de 

todas as plantas necessárias para o seu tratamento. Mas às vezes 

o sonho que recebo não fica claro mas para que as explicações 

estejam claras, vou sozinho a noite cm duas velas e um pouco de 

arroz consultar Ewalum. 

(Jean Girard, 1969,276).     
 

Introdução  

Léo Frobenius (1933, 17) começa o seu livro – La civilisation africaine – por 

três perguntas aparentemente inocentes, mas muito perturbadoras quando 

conseguimos apreender para quem estão dirigidas e sobretudo o não dito: “O que 

vemos? “Como vemos?” e “O que é para nós a África?”. 

Para nosso tema de reflexão, fica melhor debruçar-se na terceira pergunta 

porque nos lembra a certeza absoluta veiculada pelos “grandes especialistas”: “Os 

africanos não conheciam e ainda não conhecem Deus; não tinham e ainda não têm 

uma religião2.” Os estereótipos veiculados ao longo desses contatos brutais 

continuam ainda povoando os imaginários de muitas pessoas. A esses estereótipos, 

estão acrescentados, cada vez novos: a África é campeã da AIDS, um continente 

especializado em guerras tribais, genocídios, um continente da fome, da corrupção 

dos estados-nações sem perspectivas e finalmente um continente que nunca 

contribuiu em nada na civilização mundial. “A ideia do negro `bárbaro’ foi uma 

invenção européia que continuou dominando a Europa até o inicio deste século.” 

Como seria possível uma religião naquela África secularmente povoada por pessoas 

sem escrita e que estão situadas na escala social entre o mundo animal e o dos 

humanos?   

*** 

                                                 
2
 Ao longo dos contatos brutais entre europeus e africanos – trafico atlântico, colonização – fazer com que 

os africanos conhecessem Deus e tenham uma religião era uma das “prioridades” dos zelosos padres. 

O sonho dos missionários das igrejas evangélicas brasileiras é ser mandado para África. Eles acreditam 

que os ditos africanos estão precisando bastante de conhecer Deus. Os discursos do século XIX estão 

ainda presentes.  



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

6 

 

A filosofia religiosa negro-africana define-se como um vitalismo 

constituído por dois polos que são Deus e o ser humano. “A vida 

neste mundo é composta de uma hierarquia cujo ser humano 

encontra-se no topo”. Assim o homem é o rei do universo, da 

perfeição do seu modo de vida e acima da vida dos animais mais 

inteligentes.  

Para os Bantus, a vida é o valor supremo ao ponto que o ideal do 

homem, a sua finalidade consiste em realizar a maior intensidade 

da sua vida. Este valor supremo que é a vida serve de critério para 

julgar todos os outros valores. (...). É por isso que o homem é o 

rei do universo, dentre todos os seres, é ele que a qualidade vital a 

mais elevada. (F.M. Lufuluabo, 1962, 33)      
 

O dicionário Hachette encyclopédique 2000 define a espiritualidade como 

sendo “a qualidade de algo relacionado ao espírito, o que está relacionado à vida 

espiritual.”  

O mesmo dicionário dá várias definições ao espírito. Mas dentre todas, estas 

se encaixaram melhor ao nosso interesse analítico: “Deus é um puro espírito. O 

espírito Santo”. O meu passo seguinte me levou a ver o significado da fé. E o 

mesmo dicionário diz que a fé “é uma adesão firme do espírito a uma verdade 

revelada”. “A fé é a primeira das três virtudes teológicas.” E finalmente tive que 

consultar o mesmo dicionário sobre o significado do animismo e da alma. O 

dicionário diz que o animismo é uma crença que atribui a alma aos objetos e que 

“numa doutrina espiritual, a alma é o agente essencial da vida que nunca morre”. 

Direi que se trata de um agente divino, divinizado.  

Tomando como verdade absoluta a definição da fé pelo dicionário, fica claro 

que os povos africanos não sabiam o que era a fé e aqueles que continuam vivendo 

à margem das leis dos Livros Sagrados – Torá, Bíblia e Alcorão – não sabem ainda 

o que é a fé porque o “animismo” não é uma religião. 

Entretanto, é fundamental destacar que no contexto do cristianismo, os 

conceitos de espiritualidade, espírito e fé estão materializados pela crença 

dogmática à Santa Trindade (o Pai, o Filho e o Espírito Santo). Partindo desta 

definição e crença dogmática, fica claro porque os africanos eram e ainda são vistos 

como não tendo religião por crer em pedras, arvores, animais...  

Basil Davidson (1969) – Les africains. Introduction à l’histoire d’une culture – 

defende que os estudos comparativos sobre as religiões nunca conseguiram dar 

grandes contribuições em relação ao contexto africano somente pelo fato de que 

nunca os “especialistas” não aceitaram que houvesse religiões na África.  

 

Sob formas menos grosseiras, mas que continuam prevalecendo, 

as afirmações de Sir Samuel Baker: os africanos não “acreditaram 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

7 

 

em um Ser Supremo”. Eles ajoelharam e se ajoelham em frente de 

um pau de madeira e da pedra, só isso. Entretanto, tais 

afirmações se revelaram falsas. Muitos estudos mostraram que os 

africanos sempre foram familiarizados com a noção de um Ser 

Supremo que criou o mundo num momento de felicidade, antes da 

vinda da morte e do trabalho. 
 

Os próprios europeus especialistas em África estavam e ainda continuam 

olhando as culturas africanas à luz do contexto europeu. Por isso, Frobenius iniciou 

o seu livro com as perguntas acima mencionadas. Sem igrejas a molde ocidental 

não há religião, religiosidade, fé e um tremendo desconhecimento do Ser Supremo.  

No capitulo IV do livro intitulado Ressemblances et differences, Basil 

Davidson, traz os mitos sobre a criação da humanidade de algumas sociedades da 

África Oriental e Ocidental (Dinkas, Akans, Dogons...). A primeira coisa que chama 

a atenção do leitor dos mitos da criação da humanidade dessas sociedades é como 

Deus era tão próximo dos homens. Segundo o mesmo pensador, os Dinkas 

afirmam que Deus vivia com os homens e que a separação aconteceu quando uma 

mulher ao querer cultivar a terra acabou propositalmente batendo Deus com a sua 

enxada. Foi então que Deus, zangado, subiu ao céu e mandou um pássaro azul 

cortar a corda que até então possibilitava aos homens ir até o céu, mas também 

até Ele. Foi desde então que a terra foi “estragada”, pois os homens devem 

trabalhar para obter o sustento para matar a fome que continua os castigando. Foi 

também no mesmo período que a morte surgiu no mundo. Este mito dos Dinkas 

por si só possibilita refutar as crenças espalhadas pelos ocidentais que escreverem 

sobre os africanos entre os séculos XV e a primeira metade do século XX sobre a 

inexistência de religiões na África. Ideologicamente, tais afirmações fantasiosas 

sobre as práticas religiosas das sociedades africanas serviram para legitimar alguns 

pilares dos processos coloniais. O interessante dos mitos trazidos por Basil consiste 

em ver como Deus era tão próximo dos humanos. Tal proximidade fez com que 

para aquelas sociedades africanas Deus não fosse um Ser tão distante, tão temido. 

Elas passaram a desenvolver mecanismos e meios de comunição que priorizam 

diálogos, negociação, barganhas e seduções via os seus intermediários divinizados 

para firmar pactos.   

Carlos Lopes, no seu livro A transição histórica na Guiné-Bissau, afirma que 

os Balantes fazem imolações de animais e libações por respeito à terra que 

pertence a toda a comunidade e a Deus. É bom destacar que para essas 

comunidades, a terra pertence não só a Deus, mas que as boas colheitas vão 

decorrer do bom manuseio das vibrações cósmicas após os diversos sacrifícios da 

comunidade sob a direção de especialistas. O excelente trabalho analítico de Carlos 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

8 

 

Lopes acaba caindo nas definições ocidentais do que é a religião. Assim, ele passa 

classificando os Balantes como sendo uma sociedade animista; quer dizer, tendo 

práticas pré-religiosas.  

Amadou Hampaté BA, no seu livro Vie et enseignement de Tierno Bokar. Le 

sage de Bandiagara, traz informações fundamentais para que possamos dialogar 

com as definições do dicionário supracitado e também com as definições clássicas 

dos cientistas sociais sobre o que é a religião. Para uma melhor apreensão da obra 

total, é indispensável mencionar que o livro é, na realidade, uma compilação das 

reflexões filosóficas do mestre Tierno Bokar sobre diversos assuntos da vida 

cotidiana. Amadou Hampaté BA é o aluno que faz perguntas segundo suas 

inquietações de diversas ordens e inclusive metafísicas e o seu mestre Tierno Bokar 

dando respostas. Segundo Amadou Hampaté BA (1980, 153), o seu mestre Tierno 

defende que existia uma “só Religião, eterna, imutável nos seus princípios 

fundamentais, mas que podia variar nas suas formas de expressão para 

corresponder às condições do seu tempo e do lugar de cada revelação. Esta 

Religião primordial era, para ele, comparável a um tronco cujas religiões históricas 

conhecidas teriam surgido como os galhos de uma arvore”. Partindo da reflexão de 

Tierno Bokar, podemos defender que cada sociedade tem suas práticas religiosas 

que podem ser especificas ou não, que para cada uma existiria um só Deus com 

diversos apelidos e diversas formas de adoração, veneração, mas que não há uma 

forma de veneração superior a outra como também cada sociedade tem suas 

maneiras de praticar a religião. E, finalmente, cada sociedade tem os seus locais de 

veneração que podem ser fechados ou abertos. E que não existiria uma religião que 

seja superior a outra. Independentemente das diversas formas de oração, de 

veneração, todas as preces visam a salvação da vida segundo a concepção das 

orações das sociedades africanas. A reflexão de Tierno Bokar sobre o que é a 

religião consiste em evitar a hierarquização das religiões, mas também a crença 

dogmática de que só é religião quando há um livro sagrado: Bíblia, Alcorão... E, 

finalmente, cada povo tem sua maneira de venerar Deus e os locais com 

denominações autóctones e a maneira de fazê-lo.    

O mesmo Mamadou Hampaté BA no seu artigo – Tradição viva – afirma que 

segundo a tradição Bambara, a palavra (Kuma) é uma força divina indispensável 

proveniente do Ser Supremo (Maa Ngala). Ele foi o único criador de todas as coisas 

que existem. Após a criação, Maa Ngala percebeu que de todas as suas criações 

nenhuma delas tinha a capacidade de ser o seu interlocutor.  

 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

9 

 

Assim, ele tomou de uma parcela de cada uma dessas vinte 

criaturas existentes e misturou-as; então, insuflando na mistura 

uma centelha do seu próprio hálito ígneo, criou um novo Ser, o 

Homem, a quem deu uma parte de seu próprio nome: Maa. E 

assim esse novo ser, através de seu nome e da centelha divina 

nele introduzida, continha algo do próprio Maa Ngala. 

Síntese de tudo o que existe, receptáculo por excelência da Força 

Suprema e confluência de todas as forças existentes, Maa, o 

Homem, recebeu de herança uma parte do poder criador divino, o 

dom da Mente e da Palavra. Maa Ngala ensinou a Maa, seu 

interlocutor, as leis segundo as quais todos os elementos do 

cosmos foram formandos e continuam a existir. Ele o intitulou 

guardião do Universo e o encarregou de zelar pela conservação da 

Harmonia universal. Por isso é penoso ser Maa. (BA, 2012, 184) 

 

A citação trazida contém muitas informações sobre a criação do mundo, 

porém explorarei aquelas que me permitem dialogar com as definições do 

dicionário que é sempre um freqüente recurso muito mais consultado de que os 

estudos clássicos de Durkheim, Weber...  

A primeira informação fundamental é que todos os povos africanos conheciam 

Deus que foi o único arquiteto e criador do mundo e do próprio ser humano cuja 

ferramenta de trabalho fora a Palavra divina. A palavra tem poderes divinos, pois 

Deus criou o mundo com a Palavra. O ser humano é ao mesmo tempo guardião de 

todas as criações de Deus, mas ao mesmo tempo o seu interlocutor. Por isso que 

ser um ser humano é uma grande responsabilidade na medida em que ele tem por 

responsabilidade manusear muito bem as vibrações cósmicas para que haja uma 

sinergia sincronizada em prol do bem-estar de todos. Todas as preces do ser 

humano, orações, venerações e rituais consistiam em agradecimentos, mas ao 

mesmo tempo implorar, negociar, seduzir e estabelecer pactos, pagá-los, desfazê-

los ou renová-los. Há uma interdependência entre todas as criaturas por serem 

originarias do mesmo tronco: a Palavra divina do Ser Supremo. Um dos papeis do 

ser humano consiste em fazer que tudo funcione harmonicamente. Para isso, teria 

que ver em cada criatura uma parte do Ser Supremo; quer dizer, cada criatura 

possui uma energia divina.  

Eles “veneravam e ainda veneram” todos os objetos e “acreditavam e ainda 

acreditam” que cada um deles tinha e ainda acreditam que cada um tem uma alma 

porque são criaturas criadas pela Palavra divina. Ora, cada criatura recebeu de Maa 

Ngala uma parte Dele. Então, cada criatura é divinizada por ser a materialização de 

uma parte de Maa Ngala. O que é designado, apreendido como sendo a adoração 

dos objetos seria, na realidade, o desempenho da vontade, da ordem de Maa Ngal 

de um lado, mas do outro, lembrar-se sempre de que Maa e as outras criaturas 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

10 

 

têm a mesma origem divina ou, para ser mais exato, lembrar que ele Maa é ao 

mesmo tempo “a síntese” de todas as criaturas e o guardião do funcionamento 

harmônico de todas as energias divinas. 

Em setembro de 2002, o Senegal bateu um triste recorte: o navio Le Joola 

que faz a ligação da cidade de Ziguinchor (no Sul do Senegal) e Dacar naufragou e 

1953 pessoas morreram segundo os dados oficiais. Dentre as pessoas que 

espaçaram “miraculosamente” a historia do jovem B. Boissy foi muito intrigante 

para mim. 

Grande parte da família dele mora em Dacar. Quando a irmã iria se casar, a 

família decidiu fazer o casamento na cidade de Ziguinchor. B. Boissy, como a 

grande maioria dos familiares e convidados, viajou de navio. Após o casamento, os 

familiares e a esmagadora maioria dos convidados embarcaram para voltar naquele 

navio que nunca chegou em Dacar. Quando encontrei o jovem B. Boissy perguntei-

lhe por que não voltou naquele navio e preferiu voltar de ônibus mais cansativo e 

perder o resto da festa no navio. Ele riu e me falou: não sei explicar porque adoro 

festas e havia lindas mulheres naquele navio. 

Depois de um longo momento de silêncio, ele me falou: “Um dia, eu estava 

passeando no centro de Dacar e vi uma senhora muito velha que precisou de ajuda. 

Parei, ajudei aquela mulher. E no momento de ir embora, ela me falou: `filho, não 

tenho nada para te pagar, mas um dia dá um presente aos deuses do mar. Isso vai 

te proteger um dia. Um dia, por acaso, eu estava andando na praia perto da 

universidade, peguei uma pedra, falei que estava fazendo presente ao mar e joguei 

aquela pedra no mar e fui e continuei andando”. Após narrar o encontro com aquela 

senhora e ter cumprido as recomendações dela, B. Boissy parou e concluiu: “acho 

que foi aquele ato que me impediu subir naquele navio porque não tenho como 

explicar a minha escolha de voltar de ônibus em Dacar”. 

A história de B. Boissy revela como uma simples pedra, um pedaço de 

madeira, uma árvore, podem ter suas energias divinizadas e potencializadas 

somente após um ato positivo desencadeador da vibração cósmica positiva. 

Defender ou afirmar que os africanos são animistas por “cultuar” pedra, árvore, 

animais, passa a ser o reflexo do desconhecimento do funcionamento das práticas 

religiosas das sociedades africanas e sobretudo como para aquelas sociedades, 

tudo funciona na base das vibrações cósmicas positivamente potencializadas. 

Segundo os próprios africanos, o ser humano fora colocado no topo da escala por 

Maa Ngala para ser ao mesmo tempo o guardião e responsável pelo manuseio das 

vibrações cósmicas, desencadeando assim as conexões sinergéticas que compõem 

o universo em prol do bem-estar individual ou coletivo. 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

11 

 

Aí, a definição pelo dicionário Hachette do que é o animismo passa a ser 

muito mais problemático na medida em que reflete primeiramente as ideias 

preconceituosas preconcebidas, uma tremenda incompreensão das atitudes, gestos, 

preces e atos dos povos africanos em relação à fé e à religião. Devido à 

centralidade do ser humano na criação do mundo segundo os mitos africanos, 

Joachim Kalonga (2012, 2) defende que é por isso que a vida do ser humano torna-

se o centro das preocupações nas práticas religiosas na África. Por isso que ele é ao 

mesmo tempo teocêntrico e cosmocêntrico. “Pelo que se pode afirmar igualmente 

que a espiritualidade africana só tem sentido em relação com Deus e com o 

cosmos. Desta forma, também a dimensão zoocêntrica surge como elemento 

fundamental da espiritualidade”. O mesmo pensador conclui sua reflexão 

salientando que é por isso que nunca se pode pensar a espiritualidade “encerrada 

na esfera humana.” Isso quer que a espiritualidade deva envolver todas as 

criaturas de Deus. 

Uma vez no nosso acampamento escoteiro na região de Oussouye, no 

Senegal, o padre que vinha celebrar a missa era de uma congregação espanhola. 

Depois da missa, cada padre contava suas histórias de vida podendo servir como 

lições de vida para os escoteiros, mas ao mesmo tempo como ver o mundo sob 

diversos ângulos. Escrevendo essa reflexão, dei-me conta que uma daquelas 

histórias se encaixava perfeitamente. O padre G falou que um dia teve a perna 

quebrada e foi procurar um fiel da sua paróquia que era um médico tradicional. O 

velho pegou raízes, pilou e amarrou com uma atadura na parte da perna quebrada 

e falou: “ao completar duas semanas, você tira a atadura e joga tudo num rio, 

riacho para que ninguém venha a pisar nela, quem pisar, pode ter a perna 

quebrada.” Passadas duas semanas, ele tirou, mas jogou no pátio da própria 

paróquia. E um dia, andando pelo pátio, por acaso, pisou naquela atadura e a perna 

quebrou de novo. Será que o padre não acreditava que alguém vindo a pisar 

naquela atadura poderia vir a ter a perna quebrada? Ou será que como padre 

católico estaria desafiando as “crenças bárbaras?” O padre alegou ter se esquecido 

de cumprir as recomendações do médico. Mas como explicar que somente pisando 

naquela atadura, quebrou-se a perna? Várias interpretações podem ser avançadas, 

mas a mais plausível é que aquela atadura tinha recebido energias divinas fortes 

via as vibrações cósmicas para proporcionar a cura. Após gestos rituais, preces 

para desencadear o processo de divinização, aquela atadura não é mais somente 

um pedaço de pano, mas sim um pedaço com energias divinas para operar uma 

cura. Ao joga-la depois no rio ou riacho, a água passa a desempenhar o papel 

purificatório e de equilíbrio. 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

12 

 

 Os árabes em primeiro lugar depois os europeus e até africanos mentalmente 

colonizados sempre recusaram admitir que a maneira dos africanos de cultuar Deus 

era totalmente diferente, mas em nenhum momento sinônimo do desconhecimento 

da sua existência. Desde os primeiros contatos com os mundos árabo-berberes e 

mais tarde com o mundo ocidental ao longo dos séculos XV ao XX, levar Deus aos 

africanos foi um dos pilares ideológicos legitimadores dos contatos brutais e 

desintegradores em todos os planos. A reflexão de Joachim Kalonga (2012,1) vem 

consolidar as afirmações de BA sobre o porquê da sacralidade da natureza pelo 

africano:  

 

A religião tradicional africana é espiritual nas suas raízes. Deus fala 

através de todos os seres, dos astros e da natureza. A vida passa 

através do cosmos, que é o local da epifania do divino. Por isso, 

em África, acredita-se que o essencial é invisível aos olhos. 
 

Todos os gestos, atos e ritos de purificações e as diversas formas de orações 

visam somente a celebração da vida tendo prioritariamente a celebração da vida de 

Maa/o ser humano. “A oração africana é circunstancial, reza-se por ocasião de um 

acontecimento. Mas é quase sempre “interessada”, para que Deus satisfaça as 

necessidades humanas, embora isso seja logo ocasião de se dirigir a Ele para 

contemplar.” As sociedades diola e mancagne no sul do Senegal, quando precisam 

pedir a Deus ajuda, derramam água ou vinho aos ancestrais com a seguinte 

fórmula: “Se Deus quiser, o que tem que acontecer vai acontecer, mas o que não 

deve acontecer nunca acontecerá.” Ao se reportar aos intermediários, eles 

acreditam que qualquer pedido pode vir a se realizar se Deus interferir 

favoravelmente. Joachim Kalonga (2012, 2) faz duras criticas a pensadores 

europeus e africanos mentalmente colonizados que afirmam que o africano é o 

único centro das práticas religiosas africanas sem mencionar que a especificidade 

da sua criação tem por finalidade que ele tenha relações e comunicações com todas 

as criações de Deus. 

 

Esses autores teriam feito melhor em interrogar-se como é que o 

homem ocupa um lugar tão privilegiado, e não único, na 

espiritualidade africana e quem, senão Deus, poderia justificar a 

vida humana. Deus é Musangana mwenapu, o Senhor da vida. Fala 

através de todos os seres, dos astros e da natureza. A vida passa, 

pois, através do cosmos. É esta a razão pela qual a espiritualidade 

tradicional africana como de “religião animista” (definição 

recusada, entre outro, por Peter Kwasi Sarpon, bispo de Kumasi, 

no Gana), no sentido de que o “cosmos é o lugar da epifania do 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

13 

 

invisível – como explica o teólogo François Kabasele - ; a África 

acredita que o essencial é invisível aos olhos.”  
 

O “essencial é invisível aos olhos” por se tratar de energia e de vibrações 

cósmicas divinas. Ora, olhando analiticamente o Evangelho (Jo 1,1 -18), percebe-se 

que não há nenhuma diferença entre a visão do mundo dos africanos e do 

catolicismo no que diz respeito à sacralidade da Palavra. “No princípio era a 

Palavra, e a Palavra estava com Deus. Tudo foi feito por Ela, e sem Ela nada se fez 

de tudo que foi feito. Nela estava a vida, e a vida era a luz dos homens”. Fica mais 

claro a semelhança entre as duas concepções da sacralidade da Palavra quando 

analisamos a “Profissão de Fé” dos católicos: 

 

Creio em um só Deus, Pai todo-poderoso, criador do céu e da 

terra, de todas as coisas visíveis e invisíveis. Creio em um só 

Senhor, Jesus Cristo. (...). Creio na Igreja, una, santa, católica e 

apostólica. Professo um só batismo/ para remissão dos pecados. E 

espero a ressurreição dos mortos e a vida do mundo que há de vir. 

Amém. 
 

Como já mencionado, as sociedades africanas referidas acreditam em um só 

Deus que criou todas as criaturas e Maa. As divergências começam nesta frase: 

“Creio na Igreja, una, santa, católica e apostólica”. A maneira ocidental de venerar 

Deus imposta ao resto da humanidade sob a liderança do papa; a rejeição da 

diversidade cultural e a exclusividade do domínio do homem branco. Tal concepção 

trouxe consigo a subjugação e a inferiorização dos não europeus e da mulher. A 

igreja católica nunca aceitou a diferença. 

Ora, no contexto africano, é possível afirmar que ao perguntar a uma velha 

pessoa na África que não fez estudos formais qual é a sua religião, tal pergunta não 

teria sentido para ela. Após um longo tempo de meditação, há possibilidade de ter 

a seguinte resposta: “a religião é a vida”. Ou “não sei do que você está falando”. 

Analisando profundamente, a primeira e a segunda resposta veiculam a mesma 

lógica da visão do mundo. Aquela pessoa acabou de dizer ao seu interlocutor que 

não se pode definir tão facilmente a religião e que para apreendê-la seria melhor 

apreender o ser humano na sua total integridade: medicinal, arte, física, mental, 

subjetiva, psicológica, psíquica, cultural, social, filosófica, moral, ética, suas 

ligações com os outros humanos, as entidades intermediarias para aceder a Deus, 

com os ancestrais, a flora e a fauna, a relação com a vida e a morte... Toda a vida 

daquela pessoa está pautada nos impactos positivos das vibrações cósmicas divinas 

dos diversos mundos conectados. No contexto das sociedades africanas, a 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

14 

 

espiritualidade é a vida. Toda a filosofia, a moralidade e a ética encontram seus 

pilares de sustentabilidade na relação espiritual que Maa/Homem entretém com as 

outras criaturas criadas por Deus. Não há possibilidade de dividir a vida daquele 

homem em: momento religioso e momento profano como encontramos no contexto 

das denominadas religiões reveladas. As suas doenças terão como base, segundo a 

mesma pessoa, o desequilíbrio daquelas vibrações cósmicas. A cura consistiria em 

reestabelecer o equilíbrio para poder facilitar as conexões sinergéticas entre as 

diversas criaturas divinizadas. 

Por isso que segundo Amadou Hampaté BA (1980, 154), o seu mestre Tierno 

Bokar assinala que “a religião é faísca que Deus soprou no espírito do homem ao 

mesmo tempo em que lhe dota da palavra”. O mesmo mestre finaliza dizendo que é 

por isso que podemos vir a encontrar a riqueza espiritual em pessoas tidas como 

mais atrasadas. É diante deste contexto tão peculiar, segundo o mesmo Tierno 

Bokar que não se pode definir academicamente a religião. “Na sua essência, a Fé é 

uma, qualquer que seja a religião que a expressa.” 

Thomas e a Luneau (1969, 277) afirmam que no contexto do Cristianismo e 

do Islã, os livros sagrados – a Bíblia e o Alcorão – são a materialização da Palavra 

de Deus. No momento em que o crente está lendo um deles, ele estará cegamente 

acreditando estar lendo/recebendo também a Palavra de Deus que fora transmitida 

pelo anjo ao profeta. No caso das religiões tradicionais africanas, as palavras 

pronunciadas pelo oficiante foram ensinadas e transmitidas pelos membros da 

geração anterior. 

 

Deus não lhe falou e as palavras da sua prece são aquelas que 

lhes foram ensinadas pelos seus pais. Ele tem só a certeza de ser 

escutado não somente por estar falando a Deus as palavras de 

Deus mas porque a sua démarche, cuja palavra dá o sentido, 

integra-se numa ordem do mundo cujo Deus é o único responsável 

e guardião. A sua palavra pronunciada não está sem valor: ela é 

uma parte e um momento da prece. Mas não pode ser privilegiada 

na totalidade da démarche religiosa. (...). Este homem coloca 

questões fundamentais que ele não pode elucidar por isso as 

formula a partir do seu mundo de representações: a origem do 

mundo e do homem no mundo, a origem da doença e da morte, o 

mistério da sexualidade e da vida. Ele conhece as necessidades 

primordiais da segurança material, da prosperidade e da felicidade 

e ele os confia a Deus, as entidades, aos ancestrais como qualquer 

pastor confiava a Yahvé a fecundidade do seu rebanho. Ele é 

responsável principal da sobrevivência do grupo, possível graça ao 

conhecimento aprofundado da ordem do mundo, das participações 

e as solidariedades nascentes. Nos seus olhos tudo vive e morre 

no seio de um mundo bem coerente e capaz na sua ordem de 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

15 

 

satisfazer todas as necessidades do ser humano. (tradução livre do 

autor). 
 

Apesar da complexidade, diversidade e das especificidades das sociedades do 

continente africano, é possível sustentar que elas compartilham a mesma 

concepção religiosa da criação do mundo. O mesmo está dividido em o mundo 

visível e o invisível mas todos os dois são povoados por seres vivos porque estão 

movidos por energias cósmicas/divinas. Isso quer dizer que todos esses mundos 

estão interligados, governados por leis divinas cujo ser humano é o primeiro e 

único guardião segundo a concepção da criação dos mundos pelo Ser Supremo. Foi 

tal concepção filosófica que levou BA (2012, 186) a afirmar que: “Na tradição 

africana, a fala, que tira do sagrado o seu poder criador e operativo, encontra-se 

em relação direta com a conservação ou com a ruptura da harmonia do homem e 

do mundo que o cerca”. Para preservar a harmonia do ser humano no plano 

individual e coletivo, o africano está obrigado a pedir sempre licença, negociar, 

barganhar, fazer tratos, pactos e seduzir antes de retirar, pegar e fazer uso de uma 

parcela de outras criaturas divinizadas. A saúde, o equilíbrio individual e coletivo 

está intrinsecamente relacionado às boas vibrações cósmicas das outras entidades 

divinizadas (objetos, animais, plantas, ar, águas, coisas etc.) para que se propulse 

a sinergia de toda uma materialidade do universo.  

No sudoeste do Senegal, antes de construir uma casa, as pessoas fazem 

primeiramente jogos divinatórios para descobrir qual é a entidade protetora do 

local, suas exigências, como iniciar as negociações e os rituais que devem ser 

feitos. A segunda fase consiste em procurar a pessoa habilitada para conduzir todos 

os processos de sacrifícios. Decorre disso pactos selados entre os futuros 

proprietários da casa e o dono da terra. A entidade presente no local, caso decida 

ficar, torna-se a entidade protetora da casa, da família. A harmonia naquela casa 

estará atrelada à sinergia entre a entidade dona do pedaço e as entidades trazidas 

pelos donos da casa: o esposo e a esposa. No dia do enterro, os responsáveis de 

cavar o tumulo começam por pedir licença em nome do falecido, derramar vinho 

antes de começar a cavar. Uma vez terminada a cavação, mata-se um bode para 

selar o pacto. Todos os rituais visam facilitar a viagem do falecido para que ele 

venha a se tornar um ancestral. Aquele pedaço onde a casa foi construída e aquele 

onde o falecido foi enterrado tem os seus donos. 

Cheikh Anta Diop (1987) sustenta que no período pré-colonial após a derrota 

militar de um estado, os conquistadores se apossavam somente dos bens materiais 

e das pessoas, mas nunca das terras para não atrair ira e a vingança das entidades 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

16 

 

autóctones. Uma vez completada a conquista, o primeiro ato consistia em fazer 

libações, reverências e imolar ritualmente animais para apaziguar as entidades 

locais e criar uma sinergia entre suas entidades e as da localidade. As danças e as 

bebedeiras após a vitória não eram somente as festas dos vitoriosos, mas, 

sobretudo, agradecimentos aos deuses e guardiões do estado para canalizar as 

energias positivas criando assim sinergias entre as entidades autóctones e as dos 

conquistadores. 

Tal crença é tão enraizada que, às vezes, ao chegar ao curral de manhã cedo, 

o dono dos animais encontre um deles com a garganta cortada e alguns animais 

ausentes. Automaticamente, ele sabe que os ladrões antes de roubar os animais 

seduziram as entidades responsáveis da guarda do curral. Várias perguntas podem 

ser feitas como também varias interpretações: Como as entidades protetoras do 

curral se deixaram seduzir com o sangue do animal sob a sua proteção? Por que 

aceitar o sangue do próprio animal que elas devem proteger como pacto 

estabelecido com ladrões? Diante dessas e tantas outras perguntas de ordem 

moralista e de ética, acredito que a reflexão de Jean Girard – Le fetiche ouranien de 

Louis Mendy – seria de uma grande contribuição. 

Louis Mendy era um caçador3 profissional no sudoeste do Senegal. Sustentava 

a sua família com a venda da caça.  

 

Un jour, je rencontrai sur mon chemin une femme, toujours 

vivante actuellement, nommée Houloudia qui me dit avoir vu une 

énorme antilope dans le voisinage. Je pensais immédiatement à 

cette antilope que tous les chasseurs du pays essayaient en vain 

de tuer depuis des années. Aucune balle ne pouvait l’atteindre ou 

alors elle glissait sur son pelage. Souvent même le fusil du 

chasseur explosait en lachant le coup de feu. C’est pourquoi on 

appelait cet animal fabuleux jibane-efore ce qui signifie en 

mandjak “vos cartouches sont terminées”. 

“Ayant apris la presence de cette bête, je partis à sa poursuite. 

Soudain, je la vis dresser enorme devant moi, tirai mon coup de 

feu et elle tomba morte. Je n’avais pas alors mon couteau pour 

l’égorger et demeurai indécis lorsque brusquement surgit à mes 

côtes un petit homme, au teint rougeatre, à gros mollet, à cheveux 

longs trainant sur les talons et vétu d’un caleçon rouge. D’un air 

furieux il brandissait un baton. C’était le pygmée Akus berger des 

animaux de brousse.  

- Pourquoi as-tu tué cette antílope? Me demanda-t-il. 

Je lui repondis calement que je désirai manger sa chair. 

                                                 
3
 Em muitas sociedades africanas, o ser caçador é passada de pai para filho. Um caçador é habitualmente 

um exímio conhecedor dos segredos da fauna como também um excelente adivinho/jogador de búzios. É 

uma pessoa que “fala” as línguas das arvores e dos animais. Vide L’épopée mandingue de Djibril Tamsir 

Niane, Em attendant le vote des betes sauvages de Kourouma.  



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

17 

 

- Ne sais-tu pas que cette bete est à moi? Continua le pygmée en 

roulant de gros yeux, que c’est elle qui me donne la force dans 

cette forêt? Heureusement que tu ne l’as pas égorgée car 

comment aurais-je pu y vivre désormais?  
 

O relato do encontro que o caçador Louis Mendy fez ao pesquisador traz 

inúmeras informações. O sonho de qualquer grande caçador é matar um animal 

que faria dele uma lenda: um leão, uma pantera... No caso referido por Louis 

Mendy, cada um queria matar aquele antílope para se apossar dos seus poderes: 

“todos os caçadores das redondezas tentavam matá-lo há anos. Nenhuma bala 

podia atingi-lo ou escorregava na sua pele”. Tendo que enfrentar cotidianamente os 

mistérios e os poderes durante a caça, o caçador na África deve sempre fazer 

rituais – banhos místicos, vestuário adequado cobertos de amuletos para afastar e 

se proteger das entidades maléficas, rezas poderosas para nunca perder controle 

diante de criaturas misticamente mais poderosas, atrair sorte, danças, jejum, 

dietas... – antes de ir à caça. 

A prova de que aquele dia foi o seu dia de sorte, Louis Mendy diz após ter 

matado o animal, percebeu que estava sem a sua faca. Ora, nenhum caçador anda 

sem a sua faca. Quando o caçador mata um animal de grande porte que não 

consegue transportar nos seus ombros, corta um pedaço do animal antes de sair à 

procura de uma ajuda. Caso outro caçador vier e dizer que a caça é dele, sempre 

as pessoas pedem a prova. Aquele pedaço cortado serviria de prova para o 

verdadeiro dono da caça. Por isso que jamais um caçador anda sem uma faca. Ela é 

também uma arma de suma importância para se defender em caso de corpo a 

corpo com um animal feroz que surgiu de repente. 

“Era o pigmeu Akus, pastor dos animais da floresta.” Sendo um caçador e 

socializado no mundo dos mistérios da caça, ele podia reconhecer de longe e até 

pelo cheiro cada animal, mas também cada entidade. O mesmo caçador é 

consciente de que os animais estão sob a proteção de uma entidade com poderes 

divinos concedidos por Deus que ele rapidamente reconheceu. Diante da entidade 

Akus, o caçador tem que adotar atitudes humildes por estar diante da encarnação 

de Deus na Terra. São as mesmas atitudes que o ser humano mantém em relação 

ao Ser Supremo. Mas a resposta de Louis Mendy – “Eu lhe respondi calmamente 

que queria comer a carne do animal” – não é uma resposta à pergunta, mas sim a 

introdução de um debate sobre a possibilidade de estabelecer um pacto. Louis 

Mendy sabe que aquele animal que acabara de matar é “le double” do pigmeu 

Akus. Comendo a sua carne, ele passaria a ter os mesmos poderes sobrenaturais 

que o pigmeu Akus; isso provocaria a morte da entidade Akus. Entretanto, para 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

18 

 

não morrer, a entidade teria que firmar um pacto. O pedido do pacto por parte de 

Louis Mendy é codificado. No final, o pacto foi selado entre os dois com as 

seguintes condições para Louis Mendy: 

- primeiramente, Louis Mendy informa à entidade que ele caça por 

necessidade. Vende o que ele caça para sustentar a sua família, Akus lhe 

recomenda parar de caçar:  

- nunca mais caçar em troca do novo dom: caçar para devolver a vida, 

reestabelecer equilíbrios das pessoas e da sociedade: curar pessoas com as plantas 

medicinais. O Akus lhe indicaria sempre em sonhos as plantas adequadas para 

atender as pessoas necessitadas ou levando as pessoas até o local das libações. 

Nesse contexto, a entidade Akus tornou-se a entidade protetora de Louis Mendy, da 

sua família e finalmente de todo o vilarejo. 

O relato de Louis Mendy, o seu pacto com a entidade Akus, uma entidade da 

floresta, possibilita perceber a complexidade da espiritualidade no contexto 

africano, mas ao mesmo tempo a interdependência entre todas as criaturas de 

Deus e como a divindade se encontra em todos os lugares. Cada lugar tem os seus 

donos, cada criatura tem o seu guardião. Todos os pactos estão selados após 

promessas, seduções, barganhas. Sempre a pessoa que negocia tem um tipo de 

poderes para lidar com as forças cósmicas divinizadas.   

  

En contrepartie de son aide, le pygmée m’a formellement interdit 

de chasser à nouveau, mais je n´ai pas respecté ma promesse et 

je n’ai pas tardé à subir les consequences de ma desobeissance. Il 

m´a frappé dans mes enfants en les faisant mourir nombreux 

d’une maladie apportée par le vent et non par le bekin. En effet, 

pour que celui-ci rende malade, Il est indispensable de le toucher 

ou de le contrarier dans son entourage immédiat et seuls les 

vieillards savent comment l’apaiser, tandis que le vent vient de 

nulle, sinon de Dieu  

 

Os trabalhos brevemente analisados de Joachim Kalonga, Amadou Hampaté 

BA, Basil David, Louis-Vincent Thomas (Anthropologie de la mort) e de Louis-

Vincent e R. Luneau (Les religions d’Afrique noire. Textes et traditions sacrés) vão 

revelando não só as concepções de Deus para grande parte das sociedades 

africanas, mas, sobretudo, como para essas sociedades Deus estava muito próximo 

e quase participando das atividades da vida cotidiana. E, ao mesmo tempo, não era 

um Ser tão temido como no contexto das religiões livrescas. Essas não só tinham e 

ainda têm a certeza de que todas as suas conquistas de diversas ordens provêm da 

vontade de Deus, mas Deus confeccionou o ser humano com a parcela de cada 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

19 

 

criatura e fez dele o guardião de todos e ao mesmo tempo lhe concedeu uma parte 

do poder da palavra. “Por isso é penoso ser Maa.”  

Isso faz com que as maneiras de lidar com Ele, de pedir favores, 

intervenções, proteção, negociar, barganhar, nunca poderiam ser semelhantes as 

dos judeus, cristãos e muçulmanos. Mas ao mesmo tempo criam incompreensões e 

julgamentos preconceituosos. É de fundamental importância destacar que tais 

preconceitos foram primeiramente proferidos pelos povos árabe-islâmicos desde o 

século IX na África do norte, no Sudão Ocidental e no resto do continente pelas 

conversões forçadas, escravizações. Esse contexto vai perdurar até o final do século 

XIX quando os próprios africanos islamizados fazem uso da religião para subjugar e 

ao mesmo tempo estabelecer hierarquias entre “nós” e “eles”. Mas na própria África 

os novos preceitos religiosos vão ser reinterpretados, readaptados e “ingeridos” 

com sabores locais. 

Tal realidade foi assertivamente sintetizada por Vincent Monteil com o titulo 

do seu estudo (L’Islam noir). A primeira vista, o titulo faz sugerir que o Islã 

praticado na África não teria nada a ver com o “Islã verdadeiro”. Entretanto, ele vai 

revelando ao longo da sua análise como os africanos foram incorporando práticas 

culturais autóctones no Islã sem uma profunda mudança mental dos novos 

muçulmanos.  

É indispensável salientar que no contexto africano havia e há imensos 

intercâmbios entre os povos em diversos campos: social, cultural, tecnológico, 

religioso, filosófico, moral. Várias partes do continente tiverem contatos seculares 

com povos e culturas da Europa Mediterrânea, da Ásia como também de diversas 

religiões. Esses elementos estrangeiros nunca constituírem uma verdadeira ameaça 

na medida em que os povos africanos não viviam somente nos mundos sem 

conflitos abertos e sem choques culturais. Os novos elementos contribuíam no 

enriquecimento dos patrimônios culturais locais e varrendo ao mesmo tempo a 

idéia de práticas puras genuinamente originárias de tal lugar. Entretanto, os 

problemas iniciaram-se com a chegada das religiões livrescas (Islã, Cristianismo 

mais tarde) cujos representantes viam nas práticas autóctones nenhuma faísca da 

Palavra de Deus e nenhum conhecimento do que é a religião, a fé. 

Bassidiki Coulibaly (2006) afirma que os primeiros a “des-civilizar” o negro 

africano foram os árabes, berberes, com a conivência das elites africanas 

convertidas ao Islã a partir do século XI. Essas conversões das elites teocráticas no 

Sudão Ocidental foram minando as riquezas culturais e provocando instabilidades 

políticas devido a insegurança. Uma das maiores consequências culturais disso foi o 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

20 

 

abandono lento, mas progressivo da formação das futuras elites governantes 

enraizados nos contextos dos seus territórios. 

Maryse Conde, no seu livro Segou, defende que o declínio e o fim desse 

império decorrem da conversão das elites dirigentes ao Islã. Após a conversão, os 

jovens príncipes passaram a ser educados a partir da concepção do mundo e das 

leis islâmicas. Eles foram não só se afastando das culturas e práticas religiosas 

seculares, mas ao mesmo tempo menosprezando todos os anciãos especializados 

em diversas áreas de conhecimento. Essas conversões foram lenta, mas 

inexoravelmente assassinando culturas, identidades e desenraizando cada vez mais 

as sociedades em nome da fé muçulmana, em nome do Livro sagrado muçulmano: 

o Alcorão/Palavra de Deus. A única com validade. Ora, as leis islâmicas dizem que 

um muçulmano não poderia escravizar outro muçulmano. Isso nunca foi respeitado. 

Bassidiki Coulibaly (2006, 68) afirma que Ahmed Baba, que era um refinado erudito 

de grande produção intelectuais – mais de 40 livros sobre o direito e a gramática –, 

fora escravizado e deportado para Marrocos. É importante mencionar que foram os 

eruditos muçulmanos africanos do Sudão Ocidental que questionarão o não respeito 

da jurisprudência islâmica em relação à escravização de africanos muçulmanos 

pelos árabes e os berberes com a conivência das elites africanas. “Dans leur 

ensemble, les civilisations africaines ont plutôt bien résité à toutes les agressions 

qui visaient à les faire disparaitre”. 

As rotas transaarianas que durante séculos possibilitaram transplantar 

milhões de africanos para a Europa Mediterrânea, a Ásia e o Oriente não só 

transplantou seres humanos, mas introduziu na África práticas culturais 

proporcionadoras de múltiplos processos de desintegração e de colonização: 

assassinatos simbólicos das diversas formas de espiritualidade, do respeito à 

palavra. Inoculação de diversas formas de complexo de inferioridade, da vergonha 

das próprias práticas culturais e das identidades e a crença de que as práticas 

religiosas autóctones são pagãs ou animistas; quer dizer, não tendo nada a ver 

com o conhecimento da existência de Deus. Ainda, é fácil encontrar africanos 

orgulhosos das suas religiões emprestadas: o Islã e o Cristianismo. Mas seria 

possível intercambiar com o outro sem ter nada a trocar? Seria possível ser um 

bom muçulmano ou cristão sem um enraizamento nas próprias culturas? 

Durante o trabalho de campo no Senegal em 2002/2003 para a tese de 

doutorado sobre os meninos de rua em Dacar, os dados coletados foram me 

revelando que os meninos de rua que perambulavam nas ruas e praças pertenciam 

às sociedades senegalesas fortemente islamizadas. São sociedades – wolof, 

halpulaar, sarakholé... – que abandonaram completamente suas práticas 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

21 

 

ancestrais. Na mesma cidade era quase impossível encontrar meninos de rua 

pertencentes às sociedades que continuam mantendo e praticando os cultos aos 

ancestrais como também as entidades protetoras da família e dos vilarejos. Vale 

salientar que essas sociedades são ao mesmo tempo praticantes das suas 

entidades sócio-religiosas e praticantes do islamismo ou do catolicismo. As pessoas 

transitam de umas às outras sem nenhuma confusão e complexo. Nessas 

sociedades – diola, mancagne, manjaque... – acredita-se que o menino pertence 

aos dois mundos: dos vivos e muitos mais do além e que ao abandonar a criança 

há a possibilidade de vir a ser fortemente castigado pelas entidades protetoras da 

família: ancestrais, entidades da família e do vilarejo. Abandonar ou maltratar um 

menino seria enfrentar as forças divinas muito mais poderosas. Este coloca por 

terra a crença de que ser menino de rua decorre da pobreza. Sei que tem que 

tomar em conta múltiplas variáveis, causas, mas os dados nos revelaram que as 

religiões estrangeiras – o Islã e o Cristianismo – foram extremamente 

desintegradoras, nocivas para as identidades e as riquezas culturais que 

possibilitam ao ser humano que poder trocar em pé de igualdade com o outro. As 

tidas como práticas animistas, pagãs, são, na realidade, práticas culturais levando o 

ser humano ao seu próprio encontro, ao seu próprio Eu.  

No contexto brasileiro, foi impossível meninos de rua na cidade de Salvador 

entre 1994 e 2004 cujos pais são praticantes de religiões de matriz africana e nem 

os meninos de rua cujos pais são evangélicos. Entretanto, há uma grande diferença 

entre os dois meninos. Os meninos cujos pais são do Candomblé ou de Umbanda 

vive plenamente sua fase de infância e adolescência sem pressão por parte dos 

pais. Os seus comportamentos, maneira de falar, brincar estão adequados a sua 

idade biológica. Enquanto que o menino cujos pais são evangélicos é içado muito 

cedo da sua fase de infância para a de adulto nos comportamentos, maneiras de se 

vestir, de falar e de se comportar. Muito cedo é exigido que aquele menino seja 

uma pessoa adulta na sua vida cotidiana.  

A chegada dos europeus trouxe, entre os séculos XV e XX ferramentas 

ideológicas tão perniciosas quanto as dos árabes: trafico atlântico, religião cristã, 

insegurança, deslocamentos, fome e, mais tarde no século XIX, o ensino formal, a 

presença mais numerosa de missionários, militares e de uma administração, novas 

formas de escravização sob a denominação de trabalho forçado.  

 Laye Camara – l’Enfant noir – traz no seu livro, aparentemente inocente, de 

leitura fácil, perguntas que sobre o silencioso e invisível processo desintegrador dos 

jovens africanos estudantes em escolas ocidentais. O pai dele, um dos maiores 

ourives da região, recusou-se a repassar os seus conhecimentos ao filho. Ao 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

22 

 

frequentar a escola do branco, você passou a não ser mais o nosso. Do pouco que 

ele conseguiu arrancar do seu pai, foi percebendo a estreita relação entre o pai e 

uma serpente pequena preta que aparecia sempre ao seu pai. No dia que ele quis 

mata-la, a sua mãe lhe falou: “este você não pode matar porque é da família”. 

Como uma serpente pode ser membro de uma família humana? Com o passar do 

tempo, foi vendo que cada vez que o pai tinha que receber uma visita importante, 

uma encomenda, exigindo uma técnica apurada, a serpente aparecia na oficina do 

pai um dia antes. Com esta aparição, o pai já sabia quem viria e que tipo de 

encomenda faria e, sobretudo quais os cuidados místicos, rituais, banhos e libações 

para conseguir satisfazer a cliente. Ao frequentar a escola, o menino africano 

oriundo desses meios sócio-profissionais acabava se afastando progressivamente 

das suas identidades ou acreditando que se tratava de práticas animistas, pagãs e 

atrasadas. Se, de um lado, aquele africano mergulhou no novo mundo moderno, 

não lhe foi ensinado a aliar as duas culturas. A desintegração psicológica inicia-se 

no momento em que todo o trabalho é feito para afastar-se mentalmente das 

culturas de origens. Do outro, o mesmo nunca conseguiria participar de 

intercâmbios culturais por não dispor mais de nada. Que seja os árabes e berberes 

mais as elites muçulmanas africanas ou os cristãos ocidentais, todos os esforços 

foram focados para tirar o africano da sua condição de “animista, sem fé para o Islã 

ou o Cristianismo , uma religião e uma fé. As duas religiões por serem livrescas 

levam automaticamente à modernidade.  

As sociedades africanas sempre tiverem contatos e trocas entre elas, mas 

também com os mundos externos – fenícios, gregos, turco-otomanos, chineses, 

árabes e, a partir do século XV, com os europeus (portugueses, espanhóis, 

ingleses, franceses, holandeses, belgas...).   

Apesar da diversidade cultural e linguística, os mitos de criação do mundo 

possibilitam sustentar que as sociedades africanas compartilham a crença da 

sacralidade da Palavra, a existência de um só Deus, que cada criatura é sagrada 

por ser criada pela Palavra divina do Ser Supremo. E que o ser humano foi criado 

pelo Ser Supremo para ser o guardião de todas as criaturas. É por isso que para as 

sociedades africanas, todas as criações de Deus são sagradas. Venerar árvores, 

pedras, animais, segundo os praticantes das religiões secularmente livrescas e 

inclusive os africanos mentalmente colonizados é, na realidade, a materialização do 

atraso, da barbaridade e do desconhecimento total de Deus. Desde a consolidação 

das conversões em massa para o Islã a partir do século XIX e do cristianismo, o 

africano passou a viver tremendos conflitos identitários no que diz respeito a sua 

vida religiosa, a sua fé. Como aliar suas práticas religiosas bárbaras com a 



RJHR V:9 (2012) - Alain Pascal Kaly 

 

23 

 

modernidade e as religiões universalistas? É bom destacar que apesar das pressões 

dos mundos modernos, as práticas religiosas africanas continuam de grande 

importância para evitar as múltiplas desintegrações e desenraizamentos.  

Os atuais debates sobre o meio ambiente, as diversidades culturais, o 

multiculturalismo e os movimentos de luta contra a intolerância religiosa teriam 

muito a ganhar valorizando ou, para ser mais exato, retomando, revalorizando as 

práticas religiosas das sociedades tidas como animistas. O ser animista não seria na 

realidade um monoteísta humanista multicultural? 

    

    

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia 

BA, Amadou Hampaté. VIe et enseignement de Tierno Bokar. Le sage de 

Bandiagara. Paris: Seuil, 1980. 

COULIBALY, Bassidiki. Du crime d’être “noir”. Un milliard de “noirs”dans une prison 

identitaire. Paris: Homisphere, 2006. 

DAVIDSON, Basil. Les africains. Introduction à l’histoire de la culture. Paris: Seuil, 

1969.  

DIOP, Cheikh Anta. L’Afrique noire pré-coloniale. Paris: Presence africaine, 1987. 

FROBENIUS, Leo. La civilisation africaine. Paris: Editions du Rocher, 1987. 

GIRARD, Jean. Pouvoir charismatique en Basse Casamance. Dakar: IFAN, 1969. 

KALONGA, Joachim. Religiões tradicionais – o essencial é invisível aos olhos. In: 

HTTP://www.alem-mar.org/cgi-bin/quickregister/scripts/redirect.cgi Acessado em: 

29 de novembro de 2012. 

LAMKO, Koulsy. La phalene dês collines. Saint Armand-Montrond, 2002. 

LOPES, Carlos. A Transição histórica na Guiné-Bissau. Bissau: INEP, 1987.  

NIANE, Djibril Tamsir. Soundjata ou l´épopée mandingue. Paris: Presence Africaine, 

1992. 

THOMAS, Louis-Vincent. Anthropologie de la mort. Paris: Payot, 1975. 

 

http://www.alem-mar.org/cgi-bin/quickregister/scripts/redirect.cgi

