
 

Seduzidos pela Dança – Salomé, a Construção de um Personagem 

 

Fabiana Pereira do Amaral1 

Mestre PPGHC/IH/UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/6173293722852713 

 

Resumo: 

 Considerada por muitos como símbolo do poder de sedução, Salomé tem 

sido usada como modelo de femme fatale por escritores, cineastas, poetas e 

demais artistas. Mas o que há de historicidade nesse personagem, cujo nome 

sequer é mencionado pelos evangelistas, mas que, no entanto, ao longo do tempo 

assumiu o papel principal na morte de João, o Batista? É o que procuramos avaliar 

neste trabalho, confrontando textos canônicos e extra canônicos, em busca do que 

há por trás desse personagem ao mesmo tempo tão conhecido e tão obscuro. 

Palavras-chave: Dança, Gênero, Evangelhos, Discurso, Cristianismos. 

 

Abstract: 

Salome is often considered a symbol of seduction and she has been used by 

several artists, such as writers, filmmakers and poets, as a femme fatale model. 

But what is the history behind this character? Her name is not even mentioned by 

the Evangelists although it is has been currently assumed she may have had a lead 

role in the death of John, the Baptist. This work tries to evaluate this aspect 

comparing canonical and non-canonical texts in order to understand better 

Salome's character, which is simultaneously so familiar and yet so obscure. 

Keywords: Dance, Gender, Gospel, Discourse, Christianities. 

 

 

 

                                                 
1 Mestre no Programa de Pós-Graduação em História Comparada do Instituto de História da 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, sob a orientação do prof. Dr. André Leonardo 
Chevitarese, bolsista CAPES. 

http://lattes.cnpq.br/6173293722852713


RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

25 

 

1. Da documentação 

Quando nos propomos a estudar textos religiosos, sempre nos deparamos 

com as questões: quanto de plausibilidade histórica há nesses textos? O que 

podemos depreender de determinada sociedade, em determinado tempo, através 

de seu discurso2 religioso? Tanto mais difícil tal tarefa se torna quanto mais imerso 

nesse discurso estamos. No caso dos cristianismos originários3, além de, nos dias 

hodiernos, vivermos em uma sociedade pautada nos princípios morais judaico-

cristãos – independente de religiosidade pessoal –, os primeiros textos sofreram 

uma longa influência de copistas e tradutores, que muitas vezes alteraram seu 

sentido primevo (Ehrman, 2006). Desta forma, o estudo historiográfico dos textos e 

personagens bíblicos sempre se mostra um grande desafio. 

Na trilha desse desafio, este trabalho pretende dedicar um olhar mais atento 

a uma personagem contraditória, tão conhecida quanto obscura: Salomé4, filha de 

Herodíades, enteada de Herodes Antipas. A mesma que, com sua dança, cativou o 

padrasto, a ponto de este ofertar-lhe o que ela desejasse, comprometendo-se 

diante dos convidados de sua festa e não podendo voltar atrás em sua promessa 

quando ela lhe pediu a cabeça do profeta João, conhecido como Batista. 

Que traços historicamente plausíveis essa perícope pode conter? 

Possivelmente muito poucos, ou mesmo nenhum, além da morte do profeta pelas 

mãos do Tetrarca. Os Evangelhos que narram a morte de João Batista são Mc e Mt: 

o primeiro foi escrito por volta 65-75 E.C.5, e o segundo entre os anos 80-90. Ora, 

                                                 
2 Trabalharemos aqui com o conceito de discurso adotado por Orlandi (2002:15): “A palavra 
discurso, etimologicamente, tem em si a ideia de curso, de percurso, de correr por, de 

movimento. O discurso é assim palavra em movimento, prática de linguagem: como estudo 
do discurso observa-se o homem falando”.  A autora defende ainda que, no discurso, 
podemos observar a relação entre língua e ideologia, percebendo como a língua produz 
sentidos por/para os sujeitos (Ibid., 17). “A linguagem serve para comunicar e para não 

comunicar. As relações de linguagem são relações de sujeitos e de sentidos e seus efeitos 
são múltiplos e variados. Daí a definição de discurso: o discurso é efeito de sentidos entre 
locutores” (Ibid., 21). 
3 Ao longo deste trabalho, quando nos referirmos a Judaísmo ou Cristianismo, queremos 
deixar implícita a ideia plural dos mesmos. Nas palavras de Chevitarese e Cornelli 
(2007:23): “[...] as inúmeras oportunidades de contato envolvendo as comunidades judaicas 
(e/ou cristãs) e politeístas disseminadas na bacia mediterrânea, [...] [proporcionam], em 

níveis locais, especificidades no ver, no sentir, no praticar essas experiências religiosas no 
interior dessas mesmas comunidades. Na medida em que reconhecemos esses encontros 

(deve-se incluir também neste raciocínio a própria cidade de Jerusalém), admitimos também 
uma transformação local nas experiências vividas pelas comunidades judaicas, cristãs e 
politeístas, proporcionando reproduções locais diferentes (por menor que possam parecer 
essas mudanças)”. 
4 O nome da filha de Herodíades não é mencionado nos evangelhos. Quem a nomeia como 

Salomé é Flavio Josefo, em AJ 18.130. 
5 Doravante, todas as datas de eventos aqui mencionados farão referência à Era Comum, 
salvo quando especificado em contrário. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

26 

 

os eventos narrados pelos evangelistas situam-se em torno dos anos trinta6. Além 

disso, a própria construção da cena nos dá indicações do direcionamento do 

discurso; Marcus (2009:395), em seu comentário acerca de Mc 6:21, nos diz que 

tanto os Rabinos quanto os Pais da Igreja desaprovavam festas de aniversários, 

especialmente para reis, considerando-as celebrações de idolatria, lembrando que 

estas não eram observadas pelo Judaísmo antigo. Uma festa de aniversário para 

Herodes, onde um profeta é morto a pedido de uma mulher, sem dúvida é um 

argumento bastante forte tanto para confirmar o aspecto terrível do seu reinado7 

quanto para reforçar a ideia de que as mulheres, quando se comportam de maneira 

inadequada, podem atrair sobre si e sobre os que as rodeiam as mais terríveis 

consequências. 

Se a cena da morte de João Batista, narrada pelos evangelistas, é pouco 

provável, por outro lado, tais personagens possivelmente existiram. Podemos 

afirmar isso partindo do princípio da múltipla confirmação das fontes, ou seja, 

ainda que o autor de Mt tenha lido o texto de Mc, e se deixado influenciar por ele, 

temos ainda a menção a esses personagens feita por Flávio Josefo em 

Antiguidades Judaicas. Nesse caso, não há indícios de que Josefo tenha travado 

algum contato com as comunidades dos evangelistas, assim como tudo indica que 

estes não conheciam o material escrito por Josefo. A interação entre essas 

informações e o material bíblico é o que nos permite vislumbrar algo de 

historicidade por trás de tal passagem. Confrontando esses dados com o que 

sabemos sobre o período, podemos encontrar então, por trás de um discurso 

doutrinário, uma crítica à sociedade da época de criação dos textos refletida 30 ou 

50 anos antes, ou, nas palavras de Crossan (2004:78), “todos esses evangelhos 

canônicos remontam ao Jesus histórico do fim da década de 20 em sua pátria 

judaica, mas cada um deles revela que Jesus fala diretamente para sua situação e 

comunidades imediatas”. 

Mas, para tal afirmativa, faz-se mister algumas análises detalhadas sobre o 

textos de Mc 6:17-29 e suas diferenças com Mt 14:3-12 e com o livro 18 de 

Antiguidades Judaicas, e uma reflexão mais apurada acerca desses personagens – 

quem foram, como viveram e porque foram introduzidos no material doutrinário 

paleocristão. 

                                                 
6 Para Josefo, a execução de João ocorreu no forte de Maqueronte (na região da Peréia), 
entre 30 e 36 antes de Herodes Antipas, Tetrarca da Galiléia e da Peréia, ser vencido pelo rei 

nabateu Aretas, no ano de 36. Nas fontes cristãs, particularmente Lc (3:1), João aparece no 
15º ano do imperador Tibério ( ano 28). A sua execução na Galiléia (na cidade de 

Tiberíades?), ainda no tempo em que Jesus atuava nesta região (Mc 6:17s), teria ocorrido 
antes da primavera do ano 30 (Chevitarese, 2011:128). 
7 Exploraremos melhor o tema posteriormente. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

27 

 

 

1.1. Confrontando os textos canônicos – uma questão de 

historicidade 

Marcos, o evangelho canônico mais curto (com 16 capítulos nas Bíblias 

modernas), é tido pela maior parte dos pesquisadores como o mais antigo8. Sem 

qualquer conhecimento um do outro, os autores de Mateus e Lucas teriam usado 

Marcos – juntamente com a Fonte dos Ditos, ou Fonte Q9 – como sua principal 

base escrita. Como conclui Tatum (1994:27), enquanto narrativas, portanto, Mt 

(com 28 capítulos) e Lc (com 24) representariam expansões literárias de Mc. Esta 

reivindicação de prioridade de Mc continua a ser a visão acadêmica dominante, 

embora alguns defendam um retorno à hipótese de que Mt foi escrito primeiro e 

que Mc é uma condensação literária de Mt e Lc. 

Como grande parte da documentação nas antiguidades clássica e tardia, os 

evangelhos são anônimos, conforme observou Tatum (2000:23). Seus títulos – 

embora muitas vezes apareçam ao longo do texto – datam do II século, quando os 

cristãos começaram a diferenciar as várias narrativas sobre Jesus. Na mesma época 

surgiu a tradição que associa o pretenso autor do evangelho com o Marcos citado 

em outros textos do Novo Testamento (como "João, cognominado Marcos" em At 

12:12, 25; 15:37-39 e "Marcos" em 1Pd 5:13), afirmando que ele escreveu seu 

relato a partir do que ouvira de Pedro, após o martírio deste. Conforme sinalizou 

Tatum (2000:27-28), o Evangelho de Marcos também se mantém em silêncio 

acerca das circunstâncias de sua origem – sua localização e data de composição; 

pistas dentro do próprio livro, no entanto, sugerem que ele foi escrito em uma 

época de sofrimento para um povo. Alguns estudiosos têm identificado a própria 

Roma como seu local de origem, e o relacionado à perseguição de Nero (anos 60, 

aproximadamente). Outros preferem alguma área perto da Galiléia, como a Síria, 

como o lugar onde foi escrito, conectando a sua criação à crise provocada pela 

                                                 
8Crossan (1995), Meier (1996) e Ehrman (2006) são exemplos de pesquisadores que partem 
dessa premissa. Por outro lado, D‟Angelo, em seu artigo (Re) PresentationsofWomen in 
the Gospels – John and Mark (1999:129-149), contesta a datação que localiza Mc como o 
mais antigo e Jo como o mais recente dos evangelhos, colocando ambos em um mesmo 
período de criação. 
9 Mc, Mt e Lc ficaram conhecidos como “evangelhos sinóticos” por poderem ser “abarcados 
com um só olhar” (sin – um; optico – olhar). Mas há trechos entre Mt e Lc, não encontrados 

em Mc, especialmente sobre as falas de Jesus, que demonstram ter havido uma segunda 
fonte utilizada como base pelos dois escritores. Essa fonte hipotética, hoje perdida, é 
conhecida entre os pesquisadores como Fonte dos Ditos, ou Fonte Q, de Quelle, palavra 
alemã para "fonte". Além disso, podemos encontrar indícios de tradições próprias de cada 
comunidade (Tradição M, no caso do material encontrado unicamente em Mt, e Tradição L, 

no caso dos textos encontrados apenas em Lucas). Como exemplo, podemos mencionar o 
nascimento de Jesus, onde, em Mt 2:1-12, magos do Oriente visitam o menino, enquanto 
em Lc 2:8-16 são pastores que recepcionam o recém-nascido. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

28 

 

guerra judaico-romana. O autor do evangelho (especialmente em Mc 13:14) parece 

aludir ao cerco de Jerusalém pelos romanos e à destruição iminente do templo, no 

grande discurso apocalíptico de Jesus sobre os acontecimentos antes do fim. 

A narrativa marcana principia-se com a pregação de João, cognominado 

Batista, que instava o povo judeu a um batismo de arrependimento nas águas do 

rio Jordão. Inúmeros profetas perambulavam por Jerusalém e arredores na época 

de Jesus10, e João era mais um – e dos mais populares. Tão popular que suas 

palavras contra o casamento de Herodes Antipas, Tetrarca da Judéia e da Peréia, e 

sua sobrinha Herodíades acabaram por ocasionar sua prisão e posterior morte. Ao 

menos é o que Mc 6:17-29 nos conta: 

 

“Herodes, com efeito, mandara prender João e acorrentá-lo no 

cárcere, por causa de Herodíades, a mulher de seu irmão Filipe, 

pois ele a desposara e, na ocasião, João dissera a Herodes: “Não 

te é lícito possuir a mulher de teu irmão”. Herodíades então se 

voltou contra ele e queria matá-lo, mas não podia, pois Herodes 

tinha medo de João e, sabendo que era homem justo e santo, o 

protegia. E quando o ouvia, ficava muito confuso e o escutava com 

prazer. 

Ora, chegou um dia propício: Herodes, por ocasião do seu 

aniversário de nascimento, ofereceu um banquete aos seus 

magnatas, aos oficiais e às grandes personalidades da Galiléia. E a 

filha de Herodíades entrou e dançou. E agradou a Herodes e aos 

convivas. Então o rei disse à moça: “Pede-me o que bem quiseres, 

e te darei”. E fez um juramento: “Qualquer coisa que me pedires 

te darei, até metade do meu reino!” Ela saiu e perguntou à mãe: 

“Que peço?” E ela respondeu: “A cabeça de João Batista”. Voltando 

logo, apressadamente, à presença do rei, fez o pedido: “Quero 

que, agora mesmo, me dês num prato a cabeça de João Batista”. 

O rei ficou profundamente triste. Mas, por causa do juramente que 

fizera e dos convivas, não quis deixar de atendê-la. E 

imediatamente o rei enviou um executor, com ordens de trazer a 

cabeça de João. E saindo, ele o decapitou na prisão. E trouxe a sua 

cabeça num prato. Deu-a à moça, e esta a entregou a sua mãe. 

Os discípulos de João souberam disso, foram lá, pegaram o corpo 

e o colocaram num túmulo.” 
 

Vejamos o que podemos apurar de historicidade nessa perícope, a partir de 

outras fontes. A princípio, o próprio motivo de existência desse excerto suscita 

dúvidas; “com efeito, os exegetas têm grandes dificuldades de encontrar um 

motivo para essa história ter sido inserida por Marcos em seu evangelho” (Meier, 

1996:235), já que ela trata muito mais da história da família de Herodes do que 

propriamente de Jesus e seu ministério. Explicações teológicas ou literárias são 

                                                 
10 Para uma pesquisa mais detalhada sobre os movimentos proféticos e messiânicos que 
permeavam o contexto em que foi escrito o Segundo Testamento, ver Horsley; Hanson, 
1999. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

29 

 

sugeridas nesse caso: a morte de João serviria de interlúdio entre a ida dos 

discípulos em missão e o retorno destes até Jesus (Mc 6:6-13; 30-31), ou, ainda, 

uma associação entre a rejeição e execução de João e a do próprio Jesus, já 

anunciando, de certa forma, a Paixão deste (Meier, op.cit.)11. 

Há um pequeno núcleo histórico que pode ser notado quando comparamos 

os textos canônicos com os extra-canônicos: João é preso e morto por Antipas. Mas 

Josefo conta como esses eventos ocorreram de forma diversa dos evangelistas. 

Tendo conhecido Herodíades – esposa de seu meio irmão a quem Mc chama de 

Filipe12 – numa viagem a Roma, Herodes Antipas planeja divorciar-se de sua 

primeira mulher, filha de Aretas IV, rei de Petra. Ela descobre então o plano, dirige-

se a Macaero, próximo à fronteira das terras de Aretas e Antipas, e de lá segue 

para o território paterno. Esse fato, somado a disputas territoriais, levou o Tetrarca 

da Judéia a um conflito armado com seu ex-sogro, no qual teve seu exército 

destruído. Josefo fala sobre João nesse ponto da narrativa, já que alguns judeus 

associavam a derrota de Antipas a um castigo de Deus pela morte do Batista. 

Josefo (AJ 18:116-119) narra da seguinte forma a vida e morte de João: 

 

“Herodes lhe havia imposto a pena de morte [a ele, João], embora 

fosse um homem bom e tivesse aconselhado os judeus a levar 

vidas honradas, a praticar a justiça com relação a seus 

companheiros e a piedade com relação a Deus, e, assim o fazendo, 

a juntar-se no batismo. Em sua opinião, esta preliminar era 

necessária para que o batismo fosse aceito por Deus. Não deviam 

usá-lo para obter perdão por quaisquer pecados que tivessem 

cometido, mas como uma consagração do corpo que implicava que 

a alma já havia sido cuidadosamente limpa pelo comportamento 

correto. 

Quando outros também se juntaram às multidões em torno dele, 

atraídos no mais alto grau por seus sermões, Herodes ficou 

alarmado. A eloquência que tinha tão grande efeito sobre a 

humanidade podia levar a alguma forma de sedição, pois era como 

se eles fossem guiados por João em tudo o que faziam. Herodes 

decidiu, portanto, que seria muito melhor golpear primeiro e livrar-

se dele antes que seu trabalho levasse a uma revolta, do que 

esperar por um motim, envolver-se numa situação difícil e ver seu 

erro. João, devido à suspeita de Herodes, foi trazido em correntes 

a Maqueronte e aí executado.” 
 

                                                 
11 Para um maior aprofundamento nas discussões acerca do tema, ver Ernst, 1989:28-29; La 
Potterie, 1966: 142-151. 
12 “O primeiro marido de Herodíades era filho de Herodes, o Grande (ou seja, tio dela). Seu 

nome, de acordo com Josefo, também foi Herodes. Marcos, entretanto, chama-o de Filipe, 
talvez confundindo-o com Filipe, o Tetrarca,  enteado de Herodíades (Lucas parece estar 
ciente deste erro, já que não utiliza o nome „Filipe‟ em Lc 3:19)” (Marcus, 2009:394-395). 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

30 

 

Assim, comparando as fontes canônicas (Mc e Mt) com a extra-canônica 

(Josefo), o núcleo histórico se delineia da seguinte forma: 

 

Autor 
Motivo da prisão e morte 

de João 
Inserção da perícope na narrativa 

Marcos 

Condenação do casamento de 

Herodes com Herodíades nas 

pregações de João 

Entre a ida dos apóstolos para pregar 

nos povoados vizinhos e seu retorno. 

Mateus 

Condenação do casamento de 

Herodes com Herodíades nas 

pregações de João 

Entre a visita de Jesus a Nazaré e a 

primeira multiplicação de pães. 

Josefo 

Medo de Antipas de que as 

pregações de João 

insuflassem o povo a uma 

revolta contra ele 

Herodes tem seu exército 

exterminado numa batalha com seu 

ex-sogro, e algumas pessoas 

associavam essa derrota a um castigo 

divino pela morte de João. 

 

Herodíades, por sua vez, também se divorciou de seu primeiro marido para 

casar-se com Antipas (Josefo, AJ18:109). Podemos encontrar aí um paralelo com o 

texto canônico, já que a principal crítica de João era a respeito do casamento de 

Antipas com a mulher de seu irmão; porém Theissenapud Meier (1996:305, nota 

257) defende que a questão moral levantada por Mc 6:18 foi elaborada por escribas 

judeus ou cristãos-judeus pouco ou nada instruídos, já que a afirmação “não te é 

lícito possuir a mulher de teu irmão [como tua esposa]” não é muito precisa. Afinal, 

pela lei do levirato, caso o irmão morresse sem filhos, era uma obrigação do irmão 

sobrevivente casar com a viúva e dar descendência ao falecido. O correto, sob o 

ponto de vista moral para judeus e cristãos, seria “não te é lícito desposar a mulher 

de teu irmão enquanto ele ainda está vivo”. O grande problema, a priori, para 

os judeus palestinos comuns, era o fato da iniciativa de Herodíades se divorciar de 

seu primeiro marido para casar-se com seu meio-irmão Antipas enquanto aquele 

ainda vivia, escarnecendo, assim, de um costume ancestral. Ainda segundo 

Theissenapud Meier, a narrativa de Marcos não reflete a ofensa de religiosos ao 

constatar uma transgressão da lei, mas a ira da população comum contra uma 

mulher livre, pertencente à classe dominante, que desafia antigas tradições. 

Outros traços peculiares do texto de Mc devem ser notados; há reflexos de 

várias tradições do Primeiro Testamento13, como, por exemplo, a luta de Elias com 

o rei Acab e sua esposa Jezabel (1Rs 19:1-2; 21:17-26), o tema geral do profeta, 

                                                 
13 Optamos aqui por utilizar a nomenclatura Primeiro Testamento para a parte da Bíblia 
moderna que vai do livro de Gênesis a Malaquias, e Segundo Testamento para a reunião 
dos livros do evangelho de Mateus até o Apocalipse, por entendermos que a classificação 

popular Antigo e Novo Testamentos carrega em si uma conotação doutrinária. A título de 
pesquisa, o Segundo Testamento em nada substitui ou atualiza o Primeiro, não cabendo, 
portanto, que este seja chamado de Antigo. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

31 

 

perseguido e martirizado, além do que Meier chamou de “motivos folclóricos” do 

Livro de Ester. 

 

“Tais motivos folclóricos encontram paralelos em histórias greco-

romanas de amor, vingança, juramentos irrefletidos e de mulheres 

exigindo dos reis o que eles prefeririam não conceder, sempre no 

contexto de banquetes reais. A impressão é que estamos lidando 

com folclore, com um toque de forte sentimento anti-herodiano 

(talvez visando especialmente as mulheres “liberadas” da dinastia 

de Herodes), e que foi então reformulado (por seguidores do 

Batista ou por cristãos?) como uma lenda da morte do mártir e, 

em seguida, redigido por Marcos, de modo a fazer de João um 

precursor de Jesus não só na vida, como também na morte.” 

(Meier, 1996:238) 

 

Há dois pontos que merecem atenção nesse caso: (1) o tema comum a 

várias narrativas, comum o bastante para ser considerado “folclórico”; a história 

narrada traz as marcas de um conto popular centrado em uma sociedade 

dependente e patriarcal, em que a responsabilidade é transferida de quem está no 

poder para seus subordinados, de homens para mulheres (Tatum, 1994:161); e (2) 

um sentimento “anti-herodiano”, focado não apenas no governante, mas também 

no comportamento das mulheres de sua casa. Embora procurasse passar a imagem 

de observador da lei e costumes judaicos em seus domínios14, Herodes era um 

governante odiado pela maior parte da população. Podemos notar o reflexo desse 

ódio em seus contemporâneos se considerarmos as narrativas de sua morte. Em At 

12:23, ele foi “comido por vermes e morreu”. Josefo nos oferece uma visão mais 

dramática do evento, dizendo que o fogo o consumiu por dentro, aumentando seu 

apetite e criando úlceras, e que seus órgãos genitais apodreceram e encheram-se 

de vermes (Josefo. AJ 17:6-5)15. Observemos mais de perto cada um desses 

pontos. 

 

1.1.1. – As Marcas de uma Narrativa 

Se analisarmos as intensas e constantes trocas culturais entre os diversos 

povos da bacia do Mediterrâneo, podemos identificar o que Chevitarese (2011:79) 

chama de “herança cultural compartilhada coletivamente”, ou seja, ao contrário do 

hábito hodierno de associar um texto a seu autor, melhor seria tratá-lo como parte 

de matrizes narrativas amplamente conhecidas e divulgadas pelas culturas 

                                                 
14 “[…] Antipas, como outras fontes também indicam, tinha o cuidado de não ofender a 

sensibilidade de seus súditos judeus e, assim, procurava observar a lei e os costumes 
judaicos em sua tetrarquia.” (Meier, 1996:304, nota 251) 
15Para mais reflexões sobre o assunto, ver: Ehrman, 2006b: 45-46. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

32 

 

mediterrâneas. O autor demonstra isso, dentre outros exemplos (Chevitarese 

2011:82), com a metáfora de 1Cor 12:12-27: 

 

“Com efeito, o corpo é um e, não obstante, tem mitos membros, 

mas todos os membros do corpo, apesar de serem muitos, formam 

um só corpo assim também acontece com Cristo. Pois fomos todos 

batizados num só Espírito para ser um só corpo, judeus e gregos, 

escravos e livres, e todos bebemos de um só Espírito. O corpo não 

se compõe de um só membro, mas de muitos. Se o pé disser: 

“Mão eu não sou, logo não pertenço ao corpo”, nem por isto 

deixará de fazer parte do corpo. E se a orelha disser: “Olho eu não 

sou, logo não pertenço ao corpo”, nem por isto deixará de fazer 

parte do corpo. Se o corpo todo fosse olho, onde estaria a 

audição? Se fosse todo ouvido, onde estaria o olfato? Mas Deus 

dispôs cada um dos membros no corpo, segundo a sua vontade. 

Se o conjunto fosse um só membro, onde estaria o corpo? Há, 

portanto, muitos membros, mas um só corpo. Não pode o olho 

dizer à mão: “Não preciso de ti”; nem tampouco pode a cabeça 

dizer aos pés: “Não preciso de vós.” Pelo contrário, os membros do 

corpo que parecem mais fracos, são os mais necessários, e 

aqueles que parecem menos dignos de honra do corpo, são os que 

cercamos de maior honra, e nossos membros que são menos 

decentes, nós os tratamos com mais decência; os que são 

decentes, não precisam de tais cuidados. Mas Deus dispôs o corpo 

de modo a conceder maior honra ao que é menos nobre, a fim de 

que não haja divisão no corpo, mas os membros tenham igual 

solicitude uns com os outros. Se um membro sofre, todos os 

membros compartilham o seu sofrimento; se um membro é 

honrado, todos os membros compartilham a sua alegria. Ora, vós 

sois o corpo de Cristo e sois os seus membros, cada um por sua 

parte.” 
 

Encontramos a mesma matriz narrativa em outros textos, como nos 

romanos Dionísio de Halicarnaso (AR 6.86:1-2,4-5) e Tito Lívio (HR 2.32:8-12), que 

também se valem da metáfora do corpo humano, além de uma fábula de Esopo e 

uma narrativa de Xenofonte (Anábase 5.6:32), que, embora não se utilizem dessa 

imagem, constroem seus textos de forma semelhante e com um objetivo em 

comum: chamar a atenção do interlocutor para que não haja divisão em 

determinado grupo16. De forma semelhante, podemos identificar uma linha 

narrativa no texto de Mc 6:17-29 comparável a de 1Rs 19:1-2; 21:17-26. 

 

“Acab contou a Jezabel tudo o que fizera Elias e como passara a fio 

de espada todos os profetas. Então Jezabel mandou a Elias um 

mensageiro para lhe dizer: “Que os deuses me façam este mal e 

                                                 
16 Para uma discussão mais aprofundada sobre as narrativas mediterrâneas e a importância 
de seu estudo para compor a metodologia de pesquisa de textos antigos, ver o capítulo 3.1 
– Narrativas Mediterrâneas. A Busca por uma Metodologia em Chevitarese, 2011. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

33 

 

acrescentem este outro, se amanhã a esta hora eu não tiver feito 

de tua vida o que fizeste da vida deles!” [...] Então a palavra de 

Iahweh foi dirigida a Elias, o tesbita, nestes termos: “Levanta-te e 

desce ao encontro de Acab, rei de Israel, que está em Samaria. Ele 

se encontra na vinha de Nabot, aonde desceu para dela tomar 

posse. Isto lhe dirás: Assim fala Iahweh: No mesmo lugar em que 

os cães lamberam o sangue de Nabot, os cães lamberão também o 

teu”. Acab disse a Elias: “Então me apanhaste, meu inimigo!” Elias 

respondeu: “Sim, apanhei-te. Porque te deixaste subornar para 

fazer o que é mau aos olhos de Iahweh, farei cair sobre ti a 

desgraça: Varrerei a tua raça, exterminarei os varões da casa de 

Acab, ligados ou livres em Israel. Farei com tua casa como fiz com 

as de Jeroboão, filho de Nabat, e de Baasa, filho de Aías, porque 

provocaste a minha ira e fizeste Israel pecar. (Também contra 

JezabelIahweh pronunciou uma sentença: „Os cães devorarão 

Jezabel no campo de Jezrael.‟) A pessoa da família de Acab que 

morrer na cidade será devorada pelos cães; e quem morrer no 

campo será comido pelas aves do céu. De fato, não houve 

ninguém que, como Acab, se tenha vendido para fazer o que 

desagrada a Iahweh, porque a isso o incitava sua mulher Jezabel. 

Agiu de um modo extremamente abominável, cultuando os ídolos, 

como fizeram os amorreus que Iahweh expulsara de diante dos 

israelitas.” 
 

Esquematicamente, temos: 

 

Texto 

Relação das 

mulheres com o 

profeta 

Relação do 

governante com o 

profeta 

Relação das mulheres 

com o governante 

Mc 
Herodíades queria 

matar João 

João critica Herodes 

por ter se casado 

com a mulher de 

seu irmão 

Herodíades aproveitou-se 

de um momento propício 

para convencer Herodes 

a matar João 

1Rs 
Jezabel queria 

matar Elias 

Elias critica Acab 

por cultuar ídolos e 

levar Israel a pecar 

Jezabel incitava Acab a 

adorar outros deuses 

 

O centro das duas narrativas, nesse caso, é um profeta que critica seu 

governante por este ter sido levado a agir contra leis e tradições judaicas (Herodes 

por ter casado com a mulher do irmão ainda vivo; Acab, por ter adorado outros 

deuses) por influência de uma mulher, e ela, consequentemente, deseja a morte do 

profeta, já que este denuncia e torna públicas suas ações. Temos então uma 

fórmula de crítica política, onde um homem guiado por Deus se levanta contra as 

práticas da elite dominante – mas, mais do que isso, temos também uma dura 

crítica de gênero17, já que tais práticas, que destoam do que é considerado correto 

por seus autores, são instigadas por mulheres.  

                                                 
17 Historicamente, o conceito de gênero enquanto categoria de análise social surgiu entre as 
feministas norte-americanas por volta da década de 1970, com a finalidade de enfatizar o 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

34 

 

Um outro exemplo pode ser encontrado em Est 1:1-3,9-11, 5:3-6, 7:2-6. 

 

“Eis o que aconteceu no tempo de Assuero, este Assuero que 

reinou, desde a Índia até a Etiópia, sobre cento e vinte e sete 

províncias. Naqueles dias, assentando-se o rei Assuero em seu 

trono real, que está na cidadela de Susa, no terceiro ano de seu 

reinado, deu um banquete, presidido por ele, a todos os seus 

oficiais e servos: chefes do exército da Pérsia e da Média, nobres e 

governadores das províncias. [...] Também a rainha Vasti ofereceu 

um banquete para as mulheres no palácio real de Assuero. No 

sétimo dia, estando já alegre o coração do rei por causa do vinho, 

ordenou a Maumã, Bazata, harbona, Abgata, Bagata, Zetar e 

Carcas, os sete eunucos que serviam na presença do rei Assuero, 

que trouxessem à sua presença a rainha Vasti com o diadema real, 

para mostrar ao povo e aos oficiais a sua beleza, pois ela era 

muito bela. [...] “Que há, rainha Ester?” disse-lhe o rei. “Dize-me 

o que desejas e, ainda que seja a metade de meu reino, te darei”. 

Respondeu Ester: “Se bem te parecer, que venha o rei, hoje, com 

Amã, ao banquete que lhe preparei.” – “Que se avise 

imediatamente a Amã para satisfazer o desejo de Ester”, disse o 

rei. O rei e Amã vieram então ao banquete preparado por Ester, e, 

durante o banquete, o rei repetiu a Ester: “Pede-me o que 

quiseres e te será concedido! Ainda que me peças a metade do 

reino, tê-la-ás!”” 

 

Quando comparamos tal trecho à narrativa de Mc, temos o seguinte quadro: 

 

Texto 

O papel das 

mulheres na 

narrativa 

Local onde se 

desenrola a ação 

Atitude do governante 

para com as mulheres 

Mc 

Salomé dança 

para os 

convidados de 

Herodes 

Um banquete, por 

ocasião do 

aniversário de 

Herodes 

Herodes oferece o que 

Salomé quiser,até mesmo 

metade de seu reino 

Est 

Vasti é chamada 

diante do rei 

para que sua 

beleza seja 

exibida 

publicamente 

Um banquete, para o 

rei e seus convidados 

Assuero oferece a Ester o 

que ela quiser,até mesmo 

metade de seu reino 

 

Confrontando essas duas perícopes, as semelhanças tornam-se ainda mais 

claras. Temos como núcleo da narrativa um banquete ofertado por um governante, 

onde uma das mulheres de sua casa é exibida publicamente aos convidados18, e de 

tal forma lhe agrada que oferece a ela o que desejar. A expressão “até mesmo 

                                                                                                                                               
caráter essencialmente social das distinções baseadas no sexo. Para Scott (1995:2), "a 
palavra indicava uma rejeição ao determinismo biológico, implícito no uso de termos como 
'sexo' ou diferença sexual". 
18

 Segundo o costume judaico, homens e mulheres não se misturavam durante as festividades. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

35 

 

metade de meu reino” é repetida; tais artifícios, numa cultura majoritariamente 

oral, disparam gatilhos de memória e associações que direcionam os interlocutores 

de acordo com o que o autor deseja. Destarte, quando analisamos a narrativa da 

prisão e morte de João Batista em Mc 6:17-29 percebemos que, “recebendo uma 

lenda do folclore já remodelada como um relato piedoso da execução injusta de um 

mártir, Marcos valeu-se da história para seus próprios propósitos” (Meier, 

1996:240). Vamos agora nos debruçar sobre o papel feminino no contexto 

dessaperícope, para podermos então vislumbrar algo da protagonista deste 

trabalho, Salomé. 

 

1.1.2. – Das mulheres 

Para entendermos o papel de Salomé nas narrativas evangélicas, é 

necessário, antes, lançarmos um olhar sobre as mulheres na bacia do 

Mediterrâneo, e em particular na sociedade judaica de fins do I século. Tomaremos 

o modelo grego – em especial, o ateniense, como referencial, para pensar a 

inserção das mulheres na bacia mediterrânea greco-romana.  

 

“Além de as relações sociais serem moldadas, perpassadas, 

cortadas pelos atributos de gênero (ou seja, a classificação de 

identidades sociais pelas diferenças de gênero fazia sentido), 

temos a hegemonia masculina – e a hegemonia valorativa de seus 

atributos e papéis – no campo social; o gênero masculino se 

reproduz como gênero da cultura. Isto não necessariamente 

representa uma inferioridade da mulher, embora certamente uma 

valoração negativa e a subordinação do campo feminino.” 

(Andrade, 2002:180-181) 
 

O espaço feminino era, do ponto de vista da idealização, o privado, o 

particular, enquanto a esfera pública pertencia aos cidadãos, homens, que podiam 

exercer direitos como o voto. Mas, em termos sociais, havia o que poderíamos 

classificar como identidade feminina: o que as mulheres podiam fazer e o que se 

esperava que elas fizessem diante das condições a elas impostas pela sociedade. 

Desta forma, podemos identificar ocasiões, circunstâncias e possibilidades das 

mulheres atuarem na esfera pública (Andrade, 2002:181). 

Tendo em mente tais considerações e adentrando as narrativas do primeiro 

século, devemos lembrar que a maior parte dos textos escritos a respeito do 

gênero feminino foi elaborada por homens – logo, a visão tende a ser fortemente 

falocêntrica. Boyarin (1994:89) divide o judaísmo do final da Antiguidade em dois 

tipos de formação social androcêntrica: (1) o(s) judaísmo(s) helenista(s), que 

propagava uma profunda repulsa pela carne e tinha como um dos temas centrais o 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

36 

 

medo da sexualidade e da mulher; e (2) o judaísmo rabínico, que valorizava a 

carne e controlava a sexualidade e as mulheres por serem elementos essenciais em 

seu discurso. O(s) cristianismo(s) nascente(s) não deixou de ser influenciado por 

essas formações, e a maior parte de seu movimento no I século foi afetada 

diretamente pelos princípios do judaísmo helenizado. Chevitarese (2011:80-81) 

divide o movimento de Jesus em três momentos: (1) Jesus restrito a um judaísmo 

de língua aramaica; (2) Jesus inserido em um judaísmo de língua grega, como um 

profeta que luta pela reforma da religião de Israel; (3) Jesus inserido em um 

judaísmo de língua grega, que ressuscita após sua morte, no qual se enquadra 

Paulo. “Neste último caso envolvendo os dois movimentos distintos, por se 

inserirem no contexto de um judaísmo mais helenizado, as suas percepções de 

igrejas são mais inclusivas às „conversões‟ e às „aderências‟ de grupos de gregos 

politeístas” (Chevitarese, op.cit.). É nesse contexto que podemos inserir os autores 

dos evangelhos. 

Quando se trata da atuação das mulheres na religiosidade da sociedade, o 

principal e mais profícuo material documental que podemos encontrar para 

embasar a discussão baseia-se principalmente sobre o testemunho literário da elite 

romana que reside na capital imperial, e se preocupa primordialmente com as 

mulheres da própria elite romana. Segundo Hallett (1999:17), esse foco é dado 

principalmente por duas razões: (1) A propensão dessas narrativas serem mais 

familiares para o público em geral, por se tratar da imagem e vida de mulheres 

conhecidas; e (2) porque tais representações literárias foram usadas para reforçar, 

e muitas vezes até mesmo para criar, pressupostos e expectativas sobre o 

comportamento feminino adequado em estratos sociais mais baixos e em toda a 

região abrangida pelo Império. 

Todavia, mesmo com essa influência advinda da capital do Império, 

D‟Angelo (1999:130) nos recorda que vários outros fatores devem ser considerados 

quando analisamos as representações das mulheres nos evangelhos: As questões 

de gênero que formaram essas obras, quais fontes foram utilizadas e como 

foramrevisadas, que novo material foi criado, a variedade de papeis que são 

permitidos às mulheres e se elas estão ou não autorizadas a falar na narrativa. A 

autora cita ainda Kathleen Corley, que em seus estudos sobre as mulheres sob o 

ponto de vista das mudanças nos hábitos alimentares, considerava o autor de Mc 

mais conservador do que o de Mt, tendo em vista que, nos escritos daquele as 

mulheres não se misturam aos homens, enquanto, neste, as mulheres são 

mostradas como possíveis discípulas, dividindo as refeições com os homens e 

dando exemplos de verdadeira fé e serviço cristão. 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

37 

 

Ainda sobre a representação feminina e como ela é construída no discurso 

das primeiras comunidades cristãs, de forma a atingir os interlocutores com um 

determinado objetivo19, Kraemer (1999:51) diz que vários livros contêm linguagem 

misógina virulenta, e se preocupam com o controle da mulher, especialmente da 

sexualidade. Eles podem revelar as percepções dos autores, compreensão e 

construção de gênero, mas pouco revelam sobre a vida das mulheres e como elas 

se viam. São todos esses elementos que devemos observar quando estudamos um 

personagem e analisamos seu papel numa narrativa, afinal, como disseram 

Chevitarese e Cornelli, “o controle do imaginário da tradição popular é a forma mais 

forte de dominação em todos os tempos e lugares” (2007:49). 

Conforme mencionado anteriormente, os evangelhos não nomeiam a filha de 

Herodíades; quem o faz é Josefo. Mais do que isso, talvez o erro de Mc tenha ido 

além da genealogia, chamando o primeiro marido de Herodíades de Filipe; segundo 

Meier (1996:304): 

 

“É bem provável que o texto de Mc 6:22a deveria ser: “E quando 

sua filha (de Antipas) Herodíades entrou e dançou...” E se esta é a 

leitura correta, então Marcos estaria trabalhando sob a impressão 

errônea de que Antipas e sua esposa Herodíades tinham uma filha 

também com este mesmo nome.”20 
 

O autor defende que a versão atual é, na verdade, uma correção feita por 

escribas cristãos ao longo do tempo. O que esses dois equívocos – o nome do 

primeiro marido de Herodíades e a associação da paternidade da filha desta a 

Herodes Antipas – demonstram é que a comunidade marcana desconhecia 

pormenores da genealogia e da vida particular da casa de Herodes. Se 

considerarmos essa hipótese, então temos a construção do personagem de uma 

moça que, através de sua dança, seduz21 o próprio pai, ao ponto deste lhe oferecer 

o que ela desejar, até metade de seu reino. Teríamos então uma segunda 

                                                 
19

 “[...] segundo o mecanismo da antecipação, todo sujeito tem a capacidade de experimentar, ou melhor, 

de colocar-se no lugar em que o seu interlocutor „ouve‟ suas palavras. Ele antecipa-se assim a seu 

interlocutor quanto ao sentido que suas palavras produzem. Esse mecanismo regula a argumentação, de 

tal forma que o sujeito dirá de um modo, ou de outro, segundo o efeito que pensa produzir em seu 

ouvinte. Este espectro varia amplamente desde a previsão de um interlocutor que é seu cúmplice até 

aquele que, no outro extremo, ele prevê como adversário absoluto. Dessa maneira, esse mecanismo dirige 

o processo de argumentação visando seus efeitos sobre o interlocutor” (Orlandi, 2002:39). 
20

Para mais detalhes acerca dessa discussão, ver Meier, op.cit., nota 250. 
21

 “Na Septuaginta, esse verbo [ēresen]tem frequentemente conotação de despertar ou satisfazer interesse 

sexual. A semelhança verbal comEsther („e a moça lhe agradou‟) é particularmente impressionante, 

especialmente porque o „ele‟ em questão, o rei Assuero, acaba prometendo aEsther metade de seu reino. 

Nessa passagem [de Mc 6:22], o público masculino ea promessa extraordinária a que Herodes é 

impulsionado são evidências de uma conotação sexual semelhante” (Marcus, 2009:396) 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

38 

 

situação de incesto – já que, conforme Lv20:21, o fato de ter tomado por esposa a 

mulher de seu irmão ainda vivo também era considerado como tal. Mas por que 

essa situação foi construída? Qual a mensagem passada por ela, e com qual 

objetivo? 

Já vimos que Herodes não era bem quisto entre seus súditos; analisemos 

agora qual a imagem que as mulheres de sua família passavam para a população 

comum, como a que constituía as comunidades dos evangelistas. 

Como dito anteriormente, as narrativas sobre as vidas das mulheres na 

antiguidade a que temos acesso hoje fazem referência, em sua maioria, à elite 

dominante, que pouco ou nada se assemelhavam à vida das mulheres comuns. O 

que sabemos a esse respeito foi bem resumido por Kraemer (1999:51-77): (1) O 

status social definia quanta educação, e de que tipo, homens e mulheres recebiam, 

mas há evidências de que o número de mulheres letradas era consideravelmente 

menor que o de homens; (2) As mulheres eram consideradas adultas apenas após 

o casamento e a maternidade; (3) A maioria casava entre os 12 e os 18 anos, com 

homens mais velhos, e tinha o casamento arranjado pelos pais; (4) Mulheres 

respeitáveis não se expunham publicamente de forma inapropriada, e as filhas 

virgens eram muito bem guardadas. 

Naturalmente, todas essas referências devem ser vistas com cautela. Esse 

era o ideal de sociedade para os autores, o que não necessariamente refletia a 

realidade, em especial se tratando da reclusão. Kraemer (op.cit.) prossegue 

ressaltando que diversas fontes atestam a presença de mulheres em mercados, 

sinagogas, e demais locais públicos. Mais uma vez, a classe social é fator 

determinante; a reclusão, na verdade, parece ter sido restrita às mulheres cujas 

famílias tinham condições financeiras para isso. 

Todas essas reflexões nos ajudam a entender porque, para Kraemer 

(op.cit.), Josefo parece particularmente ofendido com o casamento de Herodíades 

com seu tio Antipas; além de uma violação à lei judaica que proibia casamentos 

entre tios e sobrinhas (Lv18:15), essa relação indicava também uma considerável 

liberdade das mulheres da casa de Herodes, já que foi dela a iniciativa de se 

divorciar de seu primeiro marido. Meier (1996:305-306), porém, vai além; para 

ele, a própria passagem de Mc 6:17-29 reflete o que, para os judeus comuns, 

agravava a transgressão de Herodíades: com tal atitude, ela estaria escarnecendo 

de um “costume ancestral”. Citando Theissen, Meier (ibid., 306-307) prossegue:  

 

“No entanto, se Theissen („Die Legende desTäufers‟) está certo em 

considerar que temos aqui uma história expressando originalmente 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

39 

 

a antipatia das pessoas comuns por uma mulher „liberada‟ da 

dinastia herodiana, por ter abandonado um marido para desposar 

outro, toda a questão da transgressão à lei mosaica pode ser 

irrelevante.” 
 

A perícope reflete, destarte, uma dura crítica ao comportamento feminino 

que ia de encontro ao que o pensamento conservador da época admitia como 

desejável às mulheres. Salomé, diante de todas essas referências, pode ser 

entendida como (1) uma moça ainda solteira, logo, de pouca idade (o termo usado 

para se referir à Salomé, no texto original, não é koré, “moça”, mas korásion, 

“mocinha”); (2) Se ainda não casada, ela era provavelmente virgem, já que 

escritores como Jesus Bem Sira e Pseudo-Phocylides indicam, através de uma 

linguagem ligeiramente misógina, as ansiedades dos pais sobre a preservação da 

virgindade das filhas, demonstrando, assim, todo o peso cultural e até mesmo 

econômico residente no assunto (Kraemer, 1999:59). Sobre a concepção de família 

para os judeus comuns e sua relação com suas tradições, Chevitarese e Cornelli 

(2007:63) observam que: 

 

“Como no resto do Mediterrâneo oriental, a forma básica de clã é a 

assim chamada família patriarcal. O pater famílias tinha poder 

sobre tudo e era o chefe em todos os aspectos da vida, desde o 

econômico até o religioso. Esta mesma estrutura social patriarcal é 

uma das tradições da sociedade israelita, talvez uma das mais 

fortes, e que – com muita probabilidade – assegurou a 

transmissão da “tradição dos pais” até o tempo de Jesus.” 

 

À luz dos dados discutidos até aqui, podemos dizer, então, que o autor do 

texto de Mc retrata dessa forma a família do governante da Judeia: Antipas era um 

homem que não respeitava as leis e tradições judaicas, já que violou duas delas, a 

de não tomar para si a esposa do irmão ainda vivo, e a de não se casar com uma 

sobrinha; em meio a uma festa em louvor a si mesmo, expôs diante dos olhos 

masculinos de seus convidados a figura de uma virgem (talvez até de sua própria 

filha, se considerarmos o aparte de Meier, aqui já mencionado), que deveria estar 

sob seus cuidados; mas sua postura ainda não era tão condenável quanto a de 

Herodíades, já que respeitava e gostava de ouvir as pregações do Batista. Já sua 

esposa e sobrinha escarnecera de costumes antigos ao tomar a iniciativa de pedir o 

divórcio ao primeiro marido, além de consentir que sua filha estivesse sob olhares 

masculinos e mais, utilizar-se disso para causar a morte de seu inimigo, um homem 

santo, até então negada a ela por Herodes. E Salomé? A mocinha, aparentemente 

não tão ingênua, dançou para os convidados de tal forma que encantou seu 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

40 

 

padrasto/pai, levando-o a dar-lhe o que ela quisesse. Mc não faz menção aos trajes 

que a moça usava, logo, só podemos deduzir que sua dança causou tal efeito em 

quem a assistia que levou Herodes a esse arroubo de generosidade. Após se 

consultar com a mãe sobre o que deveria pedir, ela acrescenta um toque final ao 

pedido: A cabeça de João Batista, mas numa bandeja de prata. Herodes foi, assim, 

ludibriado, seduzido, levado a cometer um assassinato graças ao comportamento 

das mulheres de sua casa. 

Lembramos que tal cena é, se não totalmente, em grande parte, um 

constructo do autor de Mc. As razões para a morte do Batista, como nos conta 

Josefo (AJ18:116-119), parecem ter sido muito mais simples: o temor de que a 

influência de João sobre a população judaica se transformasse em revolta. O autor 

de Mc apenas utilizou-se de uma situação que outras fontes indicam ter de fato 

acontecido – a morte de João – para elaborar ensinamentos morais sob a ótica 

religiosa e criticar posturas adotadas por parcelas não conservadoras da população, 

associando-as à vida de Herodes Antipas e sua família. 

 

1.2. –Mc 6:17-29 e Mt 14:3-12 – Semelhanças e diferenças 

Após todas essas análises que fizemos tendo por base o texto de Mc, cabe 

agora um olhar um pouco mais demorado sobre a narrativa mateana. Como já 

vimos, os textos de Mt e Lc tiveram por fontes, além da Fonte Q e de tradições 

próprias de cada comunidade, o texto de Mc. Mas Albright e Mann (2011:176) 

lembram que, cada narrativa a sua maneira, modificações foram feitas, gerando 

certo grau de independência entre elas, de forma a garantir a compreensão do 

público para o qual eles se destinavam. “O texto evangélico é literatura religiosa de 

uma comunidade que lê o movimento de Jesus à luz das questões que a mesma 

comunidade estava vivendo no tempo dela” (Chevitarese e Cornelli, 2007:44). 

O autor de Lc opta por ignorar a imagem criada por Mc, atendo-se apenas 

ao núcleo que já vimos ser razoavelmente histórico: a prisão e morte de João por 

Antipas. Mt 14:3-12 por outro lado, sintetiza a estória: 

 

“Herodes, com efeito, havia mandado prender, acorrentar e 

encarcerar João, por causa de Herodíades, a mulher de seu irmão 

Filipe, pois João lhe dizia: “Não te é permitido tê-la por mulher”. 

Queria matá-lo, mas tinha medo da multidão, porque esta o 

considerava profeta. Ora, por ocasião do aniversário de Herodes, a 

filha de Herodíades dançou ali e agradou a Herodes, por essa 

razão prometeu, sobjuramento, dar-lhe qualquer coisa que 

pedisse. Ela, instruída por sua mãe, disse: “Dá-me, aqui num 

prato, a cabeça de João Batista”. O rei se entristeceu. Entretanto, 

por causa do seu juramento e dos convivas presentes, ordenou 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

41 

 

que lha dessem. E mandou decapitar João no cárcere. A cabeça foi 

trazida num prato e entregue à moça, que a levou à sua mãe. 

Vieram então os discípulos de João, pegaram o seu corpo e o 

sepultaram. Em seguida, foram anunciar o ocorrido a Jesus.” 
 

Vejamos as principais modificações entre os dois textos. 

 

 

Fontes  

 

Quem 

deseja a 

morte de 

João 

 

Por que 

Herodes não 

matou João ao 

prendê-lo 

 

O que João 

oferece à filha 

de Herodíades 

 

O que 

acontece após 

a morte de 

João 

 

Mc Herodíades 

Medo de João, 

que era santo e 

justo 

Qualquer coisa 

que ela pedisse, 

até metade do seu 

reino 

 

 

Os discípulos de 

João o 

sepultam 

 

Mt Herodes 

Medo da 

multidão, que o 

considerava 

profeta 

 

Qualquer coisa 

que ela pedisse 

 

Os discípulos de 

João o 

sepultam e 

anunciam o 

acontecido a 

Jesus 

 

 
Começaremos a análise do quadro acima a partir do final, em ordem 

crescente de importância. Ao contrário de Mc, onde a perícope é inserida sem 

conexão com os eventos anteriores e posteriores, aqui, Mt tenta lançar mão de 

elementos de ligação de forma  a integrar a narrativa e formar um contexto. 

Podemos perceber isso no versículo 12, onde, além de sepultar o corpo de João, 

seus discípulos também vão levar a notícia a Jesus – uma ação que não consta na 

narrativa marcana. Para Mt 6:13, foi após essa notícia que Jesus se afastou e fez o 

milagre da primeira multiplicação de pães. 

A referência direta ao texto de Est desaparece na versão mateana. Herodes 

encontra-se, sim, encantado pela dança da filha de Herodíades, a ponto de 

prometer-lhe qualquer coisa que a moça pedisse, mas não “metade de seu reino”. 

Aparentemente, o autor abriu mão da associação com a estória de Acab e Ester, 

talvez para reforçar o aspecto negativo da cena, no caso de Antipas e Salomé, ou 

talvez apenas por recurso estilístico. O fato é que os evangelistas selecionam 

trechos de narrativas amplamente divulgadas na bacia do Mediterrâneo, e, a partir 

delas, desenvolvem seu texto a partir de tradições de suas comunidades, de forma 

a serem melhor absorvidas pelos interlocutores, como já discutido. 

Os próximos dois pontos são de especial interesse, já que contêm uma 

diferença estrutural considerável quando comparados os textos. Enquanto Mc narra 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

42 

 

uma certa simpatia de Antipas para com João, reconhecendo nele um homem 

santo, Mt se aproxima – mesmo não tendo havido contato entre os autores – da 

narrativa de Josefo, para quem as razões da prisão e morte do Batista são 

essencialmente políticas. A diferença é que, em Josefo, João foi preso e morto para 

que não causasse uma insurreição; já em Mt, João foi preso pelas críticas ferozes 

que fazia ao seu casamento, mas Herodes evitava matá-lo justamente porque 

temia que sua morte gerasse uma sublevação entre o povo, já que ele era um 

profeta famoso. Essa diferença é importante, já que abre espaço para a atuação 

das mulheres da narrativa; sem ela, Salomé não dançaria e Herodíades não a 

influenciaria a pedir a morte do Batista – situações que não aparecem no texto de 

Josefo. Então a crítica ao comportamento feminino, e seus possíveis efeitos 

funestos, permanece no evangelho de Mt. 

Por fim, mais uma vez Mt reforça sua visão política, não absolvendo Herodes 

do desejo de matar João, como fizera Mc. Para ele, o Tetrarca estava imbuído, 

desde o início, do objetivo de matar o profeta pelas críticas feitas a ele, mas o 

medo de uma revolta o deteve, como mencionamos acima. Herodíades também 

desejava a morte do profeta, mas, para Mt, de forma alguma foi de encontro a 

Herodes nesse sentido. Na verdade, o olhar de Mt, segundo Corleyapud D‟Angelo 

(1999:130), é tanto o “mais judeu” quanto o “mais igualitário” dos sinóticos, com 

relação às mulheres. Como resumiu Meier (1996:307), “em vista de seus próprios 

objetivos teológicos, [o autor de Mt] transfere o ônus moral a Antipas”. Mais uma 

vez a análise das narrativas reforça nossa hipótese de que a Salomé dos 

evangelistas é um constructo, com um objetivo moral muito bem definido, e 

direcionado, com suas particularidades, a comunidades específicas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

43 

 

Referências Bibliográficas 

 

Documentação 

 

BSJ. BÍBLIA Sagrada de Jerusalém, A. s.ed. São Paulo: Paulinas, 1991. 

 

JOSEPHUS. Jewish Antiquities. Cambridge (Massachusetts): Harvard University 

Press: 1995 (books I-IV), 1988 (books V-VIII), 1995 (books IX-XI), 1986 (books 

XII-XIV), 1990 (books XV-XVII), 1992 (books XVIII-XIX), 1993 (book XX-General 

Index). 

 

Bibliografia 

 

ALBRIGHT, W.F.; MANN, C.S. Matthew. New Haven: Yale University Press (The 

Anchor Yale Bible), 2011. 
 

ANDRADE, Marta Mega. Espaço, Cotidiano e Cidade na Atenas Clássica. Rio de 

Janeiro: DP&A Editora; FAPERJ, 2002. 

 

BOYARIN, Daniel. Israel Carnal. Lendo o sexo na cultura talmúdica. Rio de 

Janeiro: Imago, 1994. 
 

CHEVITARESE, André Leonardo. Cristianismos. Questões e Debates 

Metodológicos. Rio de Janeiro: kliné, 2011. 

 

______; CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, Cristianismo e Helenismo. Ensaios 

acerca das interações culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: Annablume; 

FAPESP, 2007. 
 

CROSSAN, John Dominic. Quem Matou Jesus? As raízes do anti-semitismo na 

história evangélica da morte de Jesus. Rio de Janeiro: Imago, 1995. 
 

______. O Nascimento do Cristianismo. O que aconteceu nos anosque se 

seguiram à execução de Jesus. São Paulo: Paulinas, 2004. 

 

D'ANGELO, Mary Rose. (Re) Presentations of Women in the Gospels. In.: 

D'ANGELO, Mary Rose; KRAEMER, Ross Shepard (ed.). Women & Christian 

Origins. New York: Oxford University Press, 1999, p. 129-149. 
 

EHRMAN, Bart D. O que Jesus disse?O que Jesus não disse? - Quem mudou a 

Bíblia e por que. São Paulo: Prestígio, 2006. 

 



RJHR V:9 (2012) Fabiana Pereira do Amaral 

 

44 

 

______. The Lost Gospel of Judas Iscariot – A new look at betrayer and 

betrayed. New York: Oxford University Press, 2006b. 
 

ERNST, Josef. Johannes der Täufer: Interpretation, Gerschichte, 

Wirkungsgeschichte. Berlin: de Gruyter, 1989. 

 

HALLETT, Judith P. Women's Lives in the Ancient Mediterranean. In.: D'ANGELO, 

Mary Rose; KRAEMER, Ross Shepard (ed.). Women & Christian Origins. New 

York: Oxford University Press, 1999, p. 13-34. 

 

HORSELY, Richard A.; HANSON, John S. Bandits, Prophets, and Messiahs: 

popular movements in the time of Jesus. Harrisburg, PA: Trinity Press international, 

1999. 
 

KRAEMER, Ross S. Jewish Women and Women‟s Judaism(s) at the Beginning of 

Christianity. In.: D'ANGELO, Mary Rose; KRAEMER, Ross Shepard (ed.). Women & 

Christian Origins.New York: Oxford University Press, 1999, p. 51-79. 
 

LA POTTERIE, Ignace de. Mors Johannis Baptistae (Mc 6, 17-29). Verbum 

Domini, v.44, 1966, p. 142-151. 
 

MARCUS, Joel. Mark 1-8. New Haven: Yale University Press (The Anchor Yale 

Bible), 2009. 
 

MEIER, John P. Um Judeu Marginal. Repensando o Jesus Histórico. v.2, livro 1. 

Rio de Janeiro: Imago, 1996. 
 

ORLANDI, Eni P. Análise de Discurso. Princípios e Procedimentos. Campinas, SP: 

Pontes, 2002 
 

SCOTT, Joan.  Gênero: uma categoria útil de análise histórica.  In: Educação e 

realidade. v. 16, nº 2. Porto Alegre: UFRGS, 1995. 
 

TATUM, W. Barnes.John the Baptist and Jesus:  A Report of the Jesus Seminar. 

Sonoma, CA: Polebridge Press, 1994. 

 

 

 

 


