
 

 

 

 

 

 

FREEMAN, Charles. The New History of Early 

Christianity. Yale, Yale University Press, 2011. 

 

Resenhado por Pedro Paulo A. Funari1 

IFCH/Unicamp 

http://lattes.cnpq.br/4675987454835364 

 

 

 Charles Freeman, classicista e especialista no mundo antigo, foi encarregado 

de escrever uma nova síntese, após o clássico de Henry Chadwick, publicado há 

quase meio século. O volume, escrito de uma perspectiva laica e alheia à tradição 

da historiografia da igreja, no bojo de Eusébio de Cesárea, encontrou logo 

recensões muito positivas por parte de uns, mas também ataques consistentes por 

parte de outros. E, de fato, a abordagem de Freeman foge a toda perspectiva 

partidária e, por isso mesmo e à diferença de Chadwick e da tradição, não escreve 

sobre a Igreja, no singular, mas sobre as manifestações religiosas de inspiração 

cristã. Não fosse por outro motivo, isso já valeria a leitura atenta das suas quase 

quatrocentas páginas.  

 O volume começa por enfatizar que buscará tratar da diversidade, conceito 

central da nossa época e que se sobrepõe a conceitos que antes dominavam a 

literatura sobre o tema, como unidade, homogeneidade, correção da fé e desvio de 

comportamento, ou heresia. Os capítulos iniciais tratam do judaísmo no primeiro 

século, de “Jesus antes dos Evangelhos” e não do Jesus histórico, termo que ele 

não adota, pois parece considerar que a avalanche de estudos nem sempre são 

devidamente cautelosos. Não considera que se possa saber muito sobre Jesus, mas 

enfatiza que o trauma da crucificação mudou tudo e foi um baque devastador. 

Demorou muito para que a ideia de ressurreição se difundisse, já que o Evangelho 

                                                           
1
 Professor Titular do Departamento de História da Unicamp, Coordenador do Centro de Estudos 

Avançados (CEAv-Unicamp). 

http://lattes.cnpq.br/4675987454835364


RJHR V:9 (2012) - Pedro Paulo A. Funari  

 

2 

 

de Marcos, escrito muitas décadas depois da morte de Jesus não a menciona na 

versão original. Paulo, o judeu filho de liberto que se converteu por uma visão, 

mudou tudo, ao ignorar os ensinamentos de Jesus e centra-se no drama da 

crucificação e da ressurreição. Agostinho e Lutero, séculos depois, apenas 

tornariam o papel de Paulo ainda mais central para o Cristianismo. 

 A redação dos Evangelhos, a partir da década de 60 d.C., mais de quarenta 

anos após a morte de Jesus, marcou uma nova etapa, com a formalização de 

narrativas, diversas entre si, sobre Jesus.  Quando não houve o retorno de Jesus, 

que deveria ser iminente, os seus seguidores tomaram novos rumos. A relação dos 

cristãos com o Império, com os judeus e com outros cristãos esteve no centro da 

vida desses seguidores de Jesus a partir do século II d.C. e daí por diante. Os 

gnósticos merecem atenção particular, pela oportunidade que nos oferecem de 

observar cristianismos alternativos e que existiram por muito tempo. Por outro 

lado, surgia a ideia de uma Igreja, a enfrentar a Filosofia grega, mas a visão 

otimista de Orígenes foi, aos poucos, suplantada pelo pessimismo que resultaria, 

muito depois, em Agostinho e no pecado de Adão. Os mártires, como testemunhas 

da nova fé, não eram, segundo Freeman, tanto perseguidos, como voluntários, 

diante de autoridades romanas lenientes e que eram levadas ao confronto pela 

obstinação dos cristãos, que queriam ser levados à morte.  

 O avanço das comunidades cristãs pode ser avaliado pelas evidências 

arqueológicas e epigráficas e talvez até 10% da população o fosse, por volta do ano 

300, mas com uma distribuição muito desigual, com áreas inteiras sem qualquer 

indício de cristãos. Tudo isso começou a mudar com Constantino, objeto, como não 

poderia deixar de ser, de um estudo particular. O resultado foi uma Igreja aliada do 

poder imperial e uma transformação radical de culto de excluídos para uma 

estrutura hierárquica de poderosos. Os debates teológicos sobre a natureza de 

Deus passaram a dominar as discussões e isso esteve sempre relacionado ao poder 

terreno. Segundo Freeman, aos poucos e, em especial, a partir de Teodósio foi 

vitimada a diversidade cristã, com a imposição de credos e práticas e a imposição 

de uma única via correta (ortodoxia). Ao mesmo tempo em que a diversidade cristã 

era reprimida, uma campanha violenta se voltava para a supressão pela força da 

religiosidade não-cristã, sob o nome de paganismo ou culto a divindades maléficas.  

  Como resultado desse processo, a figura do bispo adquiria nova roupagem e 

poder. Esses hierarcas passaram a ocupar função também de mediação e mesmo 

defesa dos pobres, algo atestado por informações em Ambrósio e Agostinho. Mas 

os capítulos finais trazem um balanço bastante negativo das consequências da 

supremacia cristã: uma obsessão com a carne levou ao ocaso do otimismo e ao 



RJHR V:9 (2012) - Pedro Paulo A. Funari  

 

3 

 

fechamento das escolas filosóficas e de todas as tradições de pensamento crítico. O 

balanço não poderia ser mais sombrio e contrário à longa tradição historiográfica da 

Igreja.  

 Como avaliar o imenso esforço de síntese de Freeman? Em primeiro lugar, 

deve saudar-se o caráter inovador da abordagem adotada, que explora a 

diversidade da experiência religiosa antiga. Em seguida, sobressai a importância 

dada pelo autor não apenas à literatura antiga, como às evidências arqueológicas, 

iconográficas, epigráficas, entre outras, de modo a fornecer um quadro muito mais 

variado e amplo do que aquele focado apenas na tradição textual.  Em terceiro 

lugar, a obra toma a recusa da carne, do mundo e do outro como centrais à 

ortodoxia e deletérios para o livre-pensamento. Em todos estes aspectos, Freeman 

opõe-se à obra de Henry Chadwick, cujo título já revela estar centrada da Igreja, 

no singular. Nem tudo que Freeman propõe parece livre de juízos fortes do próprio 

autor, como, por exemplo, sua visão benigna do poder romano e sua caracterização 

dos mártires como privados de razão, sem considerar a extensa literatura sobre 

como os excluídos opunham-se e resistiam ao poder. Em outras palavras, as 

opções interpretativas de Freeman nem sempre incluem estudos recentes que 

enfatizam as contradições e mazelas do mundo romano, em particular para os 

pobres, e que estão envolvidos na difusão popular das crenças cristãs. Mesmo 

assim, a leitura desta obra será benéfica, ao apresentar o leitor com um painel 

amplo e ao fornecer uma abordagem original em relação à tradição historiográfica 

cristã.  

 

 


