
 

“Serápis – divindade política de Alexandria: 

Helenismo e Legitimação do Poder Ptolomaico e Romano no Egito à luz da 

Religião” 

 

Luís Eduardo Lobianco1  

Departamento de História/UFRRJ 

http://lattes.cnpq.br/8083002676888172 

 

Resumo: 

 Historiadores da Antiguidade geralmente consideram que o deus Serápis foi 

criado por Ptolemai=oj Swth/r - Ptolemaĩos Sōtḗr - Ptolomeu I Sōtḗr - o Salvador, 

o primeiro rei da dinastia ptolomaica, a qual governou o Egito de 323 até 30 a.C. 

Considerado uma divindade especialmente de Alexandria, o objetivo deste deus foi 

inicialmente legitimar o poder ptolomaico e posteriormente o romano sobre o Egito. 

À exceção do ka/laqoj - kálathos - uma cesta grega de frutas, também usada como 

medida agrária, símbolo de fertilidade - sobre sua cabeça, a iconografia de Serápis 

é muito próxima a do deus grego Zeus. Todos estes aspectos nos mostram a força 

da cultura e da religião gregas no Egito durante os períodos helenístico e romano 

de sua história. A partir de fontes iconográficas numismáticas, este artigo objetiva 

demonstrar o uso da legitimação de Serápis tanto aos governantes helenísticos 

quanto aos romanos do Egito, especificamente no que concerne ao imperador 

romano Adriano (117 – 138 d.C.). 

 

Palavras-chaves: Egito Helenístico e Romano – deus Serápis – Iconografia 

Numismática – Religião e Legitimação de Poder – Divindade Política. 

 

                                                           
1 Professor Adjunto II de História Antiga do DHIST – Departamento de História do 

ICHS – Instituto de Ciências Humanas e Sociais da UFRRJ – Universidade Federal 

Rural do Rio de Janeiro - campus Seropédica - e membro fundador e atual 

pesquisador do PLURALITAS – Núcleo Interdisciplinar de Estudos Históricos / CNPq 

– UFRRJ. 

http://lattes.cnpq.br/8083002676888172
javascript:abreDetalheGrupo('0211705U4Y8FO0')


RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

63 

 

 

Abstract: 

 Ancient Historians usually regard the god Serapis was created by 

Ptolemai=oj Swth/r - Ptolemaĩos Sōtḗr - Ptolemy I Soter - the Saviour, the first 

king of the Ptolemaic Dynasty that ruled Egypt from 323 to 30 BC. Considered a 

deity especially from Alexandria, the god’s aim was to legitimise firstly Ptolemaic 

and later Roman power over Egypt. Except for the ka/laqoj - kálathos - a Greek 

fruit basket, as well as used for agrarian measure, symbol of fertility - on his head, 

Serapis’ iconography is very close to that of the Greek god Zeus. All these aspects 

show us the strength of Greek culture and religion in Egypt during the Hellenistic 

and Roman periods of its history. Using numismatic iconographical sources, this 

paper aims to demonstrate the use of Serapis’ to legitimise both Hellenistic and 

Roman rulers of Egypt, specifically concerning Roman Emperor Hadrian (117 – 138 

AD).  

 

Keywords: Hellenistic and Roman Egypt – god Serapis – Numismatic Iconography 

– Religion and Power Legitimacy – Politics Deity.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introdução: 

http://en.wikipedia.org/wiki/Ptolemaic_Dynasty


RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

64 

 

 O presente artigo tem por objetivo analisar uma divindade que foi a máxima 

expressão político religiosa da cidade de Alexandria, embora também de todo o 

Egito, durante os períodos helenístico e romano de sua história – 323 a 30 a.C. e 

desta data até o ano 395 d.C., respectivamente; deus este o qual, segundo nos 

informa a historiografia, foi uma criação dos primeiros reis Ptolomeus – I ou II, 

contudo mais provavelmente obra de Ptolemai=oj Swth/r - Ptolemaĩos Sōtḗr - 

Ptolomeu I Sotér - o Salvador, com o intuito de legitimar o poder de sua dinastia, o 

mesmo fazendo, posteriormente, os imperadores romanos. 

 Apesar da supracitada função central de Serápis, sua representação 

imagética revela-nos duas outras significativas características deste deus: a) seu 

elo com a fertilidade e a abundância da produção agrícola do Egito, considerando-

se a presença do ka/laqoj - kálathos2, bem como sua ligação com a deusa helênica 

Dhmh/thr – Dēmē’tēr3; b) seu aspecto ctônico – portanto ligado ao mundo 

subterrâneo -, tendo em vista sua associação com Cérbero4 assim como com 

Hades5, e c) sua semelhança com Zeus. Todas estas características emergirão 

quando da apresentação e análise das fontes iconográficas numismáticas que 

formam o corpus deste artigo, na realidade as imagens encontradas nos reversos 

de moedas da dinastia romana dos Antoninos6, acervo consultado e estudado pela 

numismata egípcia Soheir Bakhoum, cuja obra logo adiante citada nos fornece as 

imagens e descrições acima referidas. 

 À vista do acima exposto, embora a principal função de Serápis tenha sido 

política, não se pode desvinculá-lo, ainda que secundariamente, de aspectos 

econômicos e naturalmente culturais que o envolveram. Sendo uma divindade 

centrada em Alexandria, lá não apenas havia um célebre santuário dedicado a este 

deus, o Serápeion, bem como exatamente pelo âmago desta cidade ser o 

                                                           
2 Cesto grego que continha frutas, também usado como medida agrária, portanto 

era um símbolo de fertilidade no mundo helênico. 
3 “Mãe da terra”: deusa grega da agricultura, especificamente do cultivo de cereais, 

sobretudo o trigo. 
4 De acordo com a mitologia grega, Cérbero  (Ke/rberoj  – Kérberos) era um cão de 

aparência monstruosa, portador de várias cabeças e cobras, as quais lhe rodeavam 

o pescoço. Cérbero era o guardião da entrada do Hades - o reino subterrâneo dos 

mortos -, e embora permitisse a entrada destes, não deixava que de lá saíssem e 

despedaçava quaisquer mortais que tentassem lá penetrar. 
5 Deus grego do mundo inferior, associado à divindade romana Plutão. 
6 Dinastia de imperadores romanos que sucedeu a dos Flávios e antecedeu a dos 

Severos, iniciando-se a partir do reinado de Nerva (96 – 98 d.C.) e sobretudo de 

Trajano (98 d.C.) e encerrando-se no de Comodo (192 d.C.), por esta razão o 

século II de nossa era é conhecido por “século dos Antoninos”. A historiografia 

diverge entre ter havido uma “dinastia Nerva-Trajana” ou ao menos já considerar-

se Trajano o primeiro dos imperadores Antoninos. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Hades


RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

65 

 

helenismo, a iconografia de Serápis é um caso excepcional, a meu juízo, de escasso 

hibridismo cultural, uma vez que a mesma é quase que exclusivamente composta 

por elementos helênicos, salvo quando há associações entre este deus e outros do 

Egito, mas o espaço de que aqui disponho, não me permitirá tecer comentários 

quanto a este último ponto. Meu objetivo neste trabalho é focar a iconografia e as 

funções mais específicas de Serápis, portanto passo, doravante, a fazê-lo, 

chegando na segunda parte deste artigo a descrever e analisar a documentação 

supracitada – iconografia numismática de Serápis, presentes nos reversos de 

moedas cunhadas na oficina de Alexandria no século II d.C.  

   

O deus Serápis: 

 Em sua obra “Deuses Egípcios em Alexandria sob os Antoninos: Pesquisas 

Numismáticas e Históricas”, a numismata egípcia, nascida precisamente em 

Alexandria, Soheir Bakhoum, assim nos relata quem é esta divindade e como ela 

surgiu no Egito helenístico (Bakhoum, 1999: 31):  

 

“Serápis, o deus alexandrino criado sob o reino dos primeiros 

Ptolomeus, é verdadeiramente uma divindade política. É a 

primeira divindade instaurada no Egito na época ptolomaica [...].” 
7 

 

A partir da definição acima transcrita podemos destacar – não por acaso o 

fiz em negrito -, dois aspectos que já nos chamam a atenção: a) Serápis, um deus 

de Alexandria por excelência foi uma criação dos primeiros reis da dinastia 

Ptolomaica8 e b) tratava-se de uma divindade com fins políticos, tanto assim é, que 

os imperadores romanos lançaram mão do mesmo objetivo dos seus antecessores: 

a legitimação de seu poder junto ao tecido social politeísta egípcio, através do deus 

Serápis.  

É necessário que atentemos para mais um fato, a partir da citação 

supratranscrita. Observemos que Soheir Bakhoum nos relata que Serápis foi “[...] 

criado sob o reino dos primeiros Ptolomeus [...].” Ora, tal afirmação não nos 

permite estabelecer quem dentre os “primeiros” reis desta dinastia helenística do 

Egito foi o criador desta divindade. A ausência de exatidão na afirmação desta 

numismata faz sentido, uma vez que a historiografia não é unânime quanto ao 

“criador” de Serápis. No entanto, podemos obter maior precisão histórica, se 

                                                           
7 Livre tradução minha do original francês e negritos de destaque meus. 
8 Dinastia dos reis helenísticos Ptolomeus ou Lágidas, que governaram o Egito de 

323 a 30 a.C., cristalizando ali a cultura grega, a qual entrou em nítido contato e de 

certo modo até mesclou-se com o milenar substrato cultural faraônico. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

66 

 

considerarmos os ensinamentos de Françoise Dunand, autora do Livro II – “O Egito 

Ptolomaico e Romano” da obra escrita conjuntamente com Christiane Zivie-Coche 

intitulada “Deuses e Homens no Egito 3000 a.C. – 395 d.C.: Antropologia religiosa”. 

Ali, Dunand nos apresenta o seguinte título: “Um deus novo: a “criação” de 

Serápis”, e nos aponta que tanto Ptolomeu I quanto Ptolomeu II poderiam ter sido 

os monarcas responsáveis pela “criação” de Serápis. Informa-nos esta autora 

(Dunand, 1991: 214 – 215): 

 

“Se os Lágidas9, desde sua instalação no Egito, dirigem uma 

política religiosa muito “liberal”, no que concerne à religião 

tradicional10, eles não estão menos ligados à origem de uma 

criação em matéria religiosa, cujo efeito talvez não tenha sido 

considerado de início, mas que em seguida tornou-se muito 

importante, no Egito e fora do Egito: o culto de Serápis. 

Esta criação parece ter sido desde cedo envolta por lendas. A 

mais difundida e a mais coerente é aquela que relata um 
sonho de Ptolomeu I Sōtḗr11 (conto na obra de Plutarco12 – De 

Iside et Osiride13 [...]) no qual lhe teria aparecido a “estátua 

colossal” de um deus residente em Sinope, colônia grega do Mar 

Negro; este deus “que ele nunca havia visto antes”, lhe teria 

ordenado transportar sua imagem para Alexandria. Uma vez ali 

chegando, a estátua teria sido reconhecida pelos conselheiros de 

Ptolomeu, [...], como sendo uma imagem de Plutão (Hades)14, o 

deus grego dos Infernos15; a partir deste momento, ter-se-ia 

denominado-o Serápis, “que é o nome de Plutão entre os 

egípcios”. Outros relatos diversos deste de Plutarco por 

alguns detalhes (o rei teria sido Ptolomeu II; [...]. [...] esta 

narrativa levanta uma série de problemas. 

O primeiro é de ordem cronológica. A introdução de Serápis em 

Alexandria é atribuída aos Lágidas (Ptolomeu I ou Ptolomeu 

II), ou o deus já existia anteriormente? [...]. 

O nome do deus provocou longos debates; desde a Antiguidade, as 

mais diversas etimologias propuseram-se a explicá-lo. É certo 

contudo que este nome é de origem egípcia; Plutarco, 

                                                           
9 A dinastia helenística dos Lágidas, que reinou sobre o Egito de 323 a 30 a.C. 

também é conhecida por Ptolomaica, portanto Lágidas e Ptolomeus são termos 

sinônimos, o primeiro ligado a Lagos, pai do fundador desta dinastia e o segundo 
ao próprio rei que a iniciou: Ptolomeu I Sōtḗr – o Salvador. 
10 Faraônica. 
11 Fundador desta dinastia helenística do Egito. 
12 Plutarco - Plou/tarxoj - Ploútarchos, viveu de cerca do ano 46 ao 120 d.C. e é 

um reconhecido historiador, biógrafo e filósofo grego, principalmente por suas 

obras Vidas Paralelas e Moralia. 
13 De Iside et Osiride, de autoria de Plutarco, e cuja tradução pode ser: “No que 

concerne a Ísis e Osíris” ainda é a melhor, embora não unânime, descrição do mito 

faraônico que envolve estas duas divindades, que eram irmãs e “marido e mulher”, 
acrescida do culto aos mortos.  
14 Inserção minha. Ver próxima nota explicativa de rodapé. 
15 Na realidade, embora vinculado ao mundo ctônico, Plutão era o similar romano a 

Hades, este sim o deus do mundo subterrâneo, segundo a mitologia grega. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Historiador
http://pt.wikipedia.org/wiki/Bi%C3%B3grafo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A9cia_antiga


RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

67 

 

perguntando-se sobre a natureza do deus, já escrevia que: “a 

maioria dos sacerdotes dizem que Osíris e Ápis foram mesclados 

em uma mesma entidade”. De fato, Serápis aparece como a 

transcrição grega do nome egípcio Osor-Hapi que é aquele de uma 

divindade venerada em Memphis na Época Tardia16 e que não é 

outra que a do touro Ápis morto, que se tornou Osíris (nesta 

época, todo defunto era “osorificado” 17).[...].” 18 

 

Apesar do longo texto supratranscrito, necessário por detalhar a origem de 

Serápis, resta tratar de uma última questão que tem extrema relevância para este 

artigo, sobretudo porque em última parte, antes da conclusão, analisarei quatro 

fontes iconográficas numismáticas de Serápis: a) bustos emparelhados de Ísis e do 

que Soheir Bakhoum descreve como sendo “Zeus – Serápis”; b) Serápis junto às 

deusas gregas Dhmh/thr – Dēmē’tēr e Ni/kh – Níkē e o ser monstruoso ligado ao 

mundo ctônico grego: Ke/rberoj - Kérberos  Cérbero; c) Serápis revelando seu elo 

legitimador ao poder do imperador romano Adriano, que reinou de 117 a 138 d.C. 

e, por fim, d) o imperador Cômodo sacrificando a Serápis, demonstrando vínculo  

de poder político-religioso. 

Prossigo com mais um excerto, abaixo transcrito, e igualmente de autoria 

desta mesma pesquisadora, trecho no qual ela tece comentários acerca da imagem 

de Serápis (Dunand, 1991: 215): 

 

“O problema mais difícil a ser solucionado é entretanto aquele da 

imagem do deus. O deus que apareceu a Ptolomeu teria 

sido identificado como sendo o Plutão grego19 tendo em 

vista o fato da presença, a seu lado, de Cérbero (o cão dos 

Infernos20, na mitologia grega) e de uma serpente; ele então 

devia ter a aparência de um velho barbudo, sentado, estando 

Cérbero a seus pés, de acordo com as representações gregas 

                                                           
16 A chamada Época Tardia é o último período da história faraônica tendo por 

recorte cronológico de fins do século VIII ou início do VII até final do século IV a.C. 

- data da conquista macedônica do Egito. 
17 Neologismo atribuído ao deus Osíris. O morto na época faraônica e sobretudo o 

próprio Faraó eram considerados Osíris, o deus do Além, do mundo dos mortos. 
18 Livre tradução minha do original francês e negritos de destaque meus. 
19 Embora Dunand use a expressão “Plutão grego”, na realidade Plutão era a 

divindade romana equivalente ao deus Hades, este sim grego, tal qual 

observaremos adiante, nesta mesma transcrição, altura na qual a autora já associa 

Plutão a Hades. 
20 Na realidade, buscando evitar anacronismos ou deslocamentos culturais, embora 

a autora utilize a palavra “inferno”, considerando a mitologia e religião gregas, 

defendo ser mais adequado aqui empregar-se o termo “ctônico” ou “subterrâneo”.  



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

68 

 

tradicionais de Hades-Plutão21 (que posteriormente tornaram-se a 

imagem canônica do Serápis egípcio).” 22 

 

Ainda sobre a representação imagética de Serápis e esclarecendo sua 

associação a Hades, mas sobretudo a Zeus, complementa a mesma autora 

(Dunand, 1991: 215): 

 

“Ora, a imagem do deus Osor-Hapi de Mênfis, tal qual ela aparece 

nas estelas e baixos relevos, é aquela de um homem mumificado 

com cabeça de touro, portando entre seus chifres o disco solar 

sobreposto por duas plumas. Não se pode compreender como os 

conselheiros de Ptolomeu puderam “reconhecer” a imagem do 

deus híbrido de Mênfis naquela de um ser puramente 

antropomórfico, de aspecto sem dúvida comparável aos 

deuses gregos clássicos, Zeus, Ascléplio ou Hades.” 23 
 

 Como observa-se da transcrição acima, nos fragmentos por mim negritados, 

Françoise Dunand deixa claro que a iconografia de Serápis indubitavelmente não 

apenas nos revela um deus somente antropomórfico, como também absolutamente 

associado às imagens de divindades gregas como Hades, mas destaco, sobretudo, 

Zeus. E tal associação será constatada na análise da primeira fonte iconográfica 

apresentada neste artigo, reverso iconográfico de moeda que nos revela dois 

bustos lado a lado: a deusa faraônica Ísis e o deus Zeus-Serápis, assim descrito por 

Soheir Bakhoum. 

 

O poder político-religioso ptolomaico e romano no Egito: 

 Como vimos no tópico anterior, embora Soheir Bakhoum nos informe que o 

deus alexandrino Serápis - uma “divindade política” foi uma criação atribuída aos 

“primeiros Ptolomeus”, Françoise Dunand complementa e melhor especifica esta 

afirmação, apesar de sustentar que tal criação é lendária. Esta autora nos propõe 

três possíveis contextos históricos para o surgimento desta divindade: a) criação de 

Ptolomeu I Sōtḗr – através de um “sonho”; b) autoria de Ptolomeu II ou c) Serápis 

já existia antes do início do domínio lágida sobre o Egito.  

 Considerando o objetivo de legitimação de poder claramente presente em 

Serápis, defendo que este deus tenha muito provavelmente sido uma criação do 

primeiro dos reis Ptolomeus. Tal função legitimadora foi posteriormente apropriada 

                                                           
21 Finalmente Françoise Dunand aqui faz a direta associação entre o deus grego 

Hades e seu similar romano, Plutão. 
22 Livre tradução minha do original francês e negritos de destaque meus. 
23 Idem nota anterior. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

69 

 

pelos imperadores romanos a partir de seu domínio sobre o Egito, como se verá 

das duas últimas iconografias descritas e analisadas neste artigo. 

 Teriam reis Ptolomeus e imperadores romanos, entretanto, aplicado uma 

mesma relação de poder político-religioso no Egito? Uma vez que o corpus 

iconográfico aqui estudado limitar-se-á a imagens de moedas da dinastia dos 

Antoninos, julgo adequado tratar do que Geneviève Husson chamou de “O 

imperador – O culto imperial”, na segunda parte intitulada: “O Egito Ptolomaico e 

Romano” da obra escrita em conjunto com Dominique Valbelle, cujo título é: “O 

Estado e as Instituições no Egito dos Primeiros Faraós aos Imperadores Romanos.” 

No tópico supracitado acerca do imperador romano e do culto imperial, esclarece-

nos Geneviève Husson (Husson, 1992: 203): 

 

“O culto dinástico ptolomaico teve seu prolongamento no culto 

imperial, entretanto com notáveis diferenças. Para os egípcios sem 

dúvida os imperadores eram assim como os Ptolomeus os 

sucessores dos faraós; uma dinastia de origem estrangeira não era 

uma novidade no Egito. [...].  

Porém entre o culto ptolomaico e o culto imperial há divergências 

radicais, simultaneamente nas concepções e na organização 

estatal. Sabe-se primeiramente que quase todos os 

imperadores dos dois primeiros séculos somente aceitaram 

com reserva as honras prestadas à sua pessoa na qualidade 

de autoridade divina [...].”24 
 

Considerando que Geneviève Husson nos informa que a imensa maioria dos 

soberanos romanos dos séculos I e II d.C. somente aceitaram, com muito cuidado, 

honras que lhes eram concedidas como autoridades divinas, isto significa que, 

assim como ocorria em Roma, no Egito o imperador também não era um deus, tal 

qual fora o Faraó, mas, no máximo, uma pessoa divinizada. E se os imperadores 

não eram deuses, necessitaram de um, sobretudo local, para legitimar seu poder 

tanto político quanto religioso no Egito: Serápis. E é precisamente este necessário 

elo entre tal deus e os imperadores Antoninos, no caso deste artigo, Adriano e 

Cômodo, que será analisado nas duas últimas imagens de reversos de moedas do 

corpus iconográfico numismático que compõe este artigo. 

 

Alexandre da Macedônia e o Helenismo no Oriente Próximo: 

Em sua campanha bélica objetivando derrotar o Império Persa da dinastia 

dos Aquemênidas (séculos VI a IV a.C.), Alexandre, cognominado Magno, 

                                                           
24 Novamente livre tradução minha do original francês e negritos de destaque 

meus. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

70 

 

originalmente em grego Me/gaj  )Ale/zandroj - Mégas Aléxandros invadiu e 

conquistou a então satrapia persa do Egito em 332 a.C. e no ano seguinte fundou, 

no extremo ocidente do Delta do Nilo e às margens do Mediterrâneo, uma das 

várias cidades que receberam seu nome: Alexandria, sendo que esta, localizada no 

Egito25, tornou-se a principal delas. 

Na esteira de sua prematura morte (323 a.C), naquele mesmo ano e com a 

divisão do seu vasto império, Ptolemai=oj Swth/r - Ptolemaĩos Sōtḗr - Ptolomeu I 

Sōtḗr – o Salvador, cognome grandioso que os reis helenísticos tinham por hábito 

anexar a seus nomes, não apenas tornou-se o governante da ex-satrapia persa do 

Egito e em 306 a.C. proclamado rei, com ele iniciou-se a dinastia Ptolomaica que ali 

reinou até o suicídio de sua última rainha – Kleopa/tra Qe/a Filop/atwr – 

Kleopátra Théa Philopátōr – cujo nome significa “a deusa Cleópatra, amada por seu 

pai”. Trata-se de Cleópatra VII (Alexandria 69 a 30 a.C.). O duplo suicídio desta 

monarca e de seu amante e pai de três de seus filhos, o líder romano do 2º 

triunvirato de fins da República – Marco Antônio, marcou a definitiva anexação do 

Egito ao território romano, ação feita por Otávio, três anos depois cognominado 

Augusto – o Reverenciado – e que foi o primeiro Princeps ou Imperator26 de Roma, 

a partir de 27 a.C. 

Embora a grande migração de gregos, rumo ao Egito, sobretudo à 

Alexandria, tenha ocorrida a partir de fins do século IV a.C., lembra-nos a 

Professora Maria Beatriz Florenzano (Florenzano, 2009: 28 – 29), que ao menos 

desde o período arcaico da história da Grécia (séculos VIII a VI a.C.), no contexto 

histórico do processo de colonização grega por todo o Mediterrâneo e costa sul do 

Mar Negro, dois tipos de colônias helênicas ali se estabeleceram, objetivando não 

apenas suprir a carência agrícola, sobretudo de trigo, bem como de metais da 

Hélade27 e também com o intuito de desafogar a grande densidade demográfica 

nesta região, a qual por ser dotada de terras pouco férteis, não dava vazão ao 

suprimento alimentar dos gregos. Uma destas colônias, de assentamento agrícola, 

                                                           
25 Segundo os ensinamentos do Professor Doutor Ciro Flamarion Cardoso, a 

expressão mais exata para que nos refiramos à Alexandria, não é “do Egito”, mas 

sim “junto ao Egito”, posto que este historiador e egiptólogo sustenta que 

Alexandria era um enclave helenístico junto a um país ainda dominado pela milenar 

cultura faraônica, a qual se preservou, embora com modificações influenciadas 

sobretudo pelo helenismo, até o período romano da história egípcia (séculos I a.C. 

a IV d.C.). 
26 Príncipe ou Imperador. 
27 O mundo políade (das po/leij – póleis – Cidades-Estados) grego à volta do Mar 

Egeu. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

71 

 

foi a a)poiki/a – apoikía e a outra, esta nos interessa para o caso egípcio, foi o 

e)mpo/rion – empórion, um entreposto comercial.  

Como nos relata mais especificamente a Professora Florenzano (Florenzano, 

2009: 29): “O emporion mais bem documentado nos dias de hoje é Naucratis, 

fundado em fins do séc. VII, no delta do Nilo.” Embora não se tratando de um 

assentamento permanente – fixação de colonos - helênico no Egito, o contato dos 

gregos com os egípcios e de suas culturas data, pelo menos, de 300 anos antes da 

conquista alexandrina do Egito e foi a partir desta, que a interação sociocultural 

supracitada ali se intensificou.  

Iniciada por Alexandre e consolidada ao longo do reino Ptolomaico, levando 

a presença da cultura helênica junto à ainda sólida cultura faraônica, a qual, a 

partir de então, sofreu alterações, entretanto preservou-se com significativa 

solidez, até fins do período romano da história egípcia, tal qual nos informam as 

fontes sobretudo iconográficas, especialmente as funerárias. E considerando-se a 

forte presença da cultura grega nas iconografias numismáticas analisadas neste 

artigo, julgo relevante conceituar o que vem a ser helenismo, o qual se manteve 

atuante não apenas durante o reino Ptolomaico, mas também no Egito Romano, 

recorte espacial e cronológico de onde é proveniente o corpus imagético aqui 

estudado. 

 Em seu livro intitulado O Judaísmo Tardio – História Política, André Paul nos 

apresenta um panorama dos últimos séculos da história da Judeia na 

Antiguidadade: da conquista de Alexandre da Macedônia (332 a.C.), passando pela 

Insurreição dos Macabeus e do reino independente judaico da dinastia dos 

Asmoneus (respectivamente de 167 a 164 a.C. e 164 a 37 a.C.), data na qual 

Herodes Magno, com o auxílio das tropas romanas conseguiu conquistar Jerusalém, 

avançando pelo reinado deste soberano e narrando, por fim, as duas revoltas 

judaicas contra o Império Romano (66 a 73 d.C. e 132 a 135 d.C., 

respectivamente). No decorrer da primeira delas, um trágico episódio para os 

judeus, marcou sua história – o incêndio do 2º Templo de Jerusalém -, ordenado 

por Tito, filho do então imperador Vespasiano e seu sucessor no trono de Roma, e 

ao final da segunda, também conhecida por Revolta de Bar Kochba, seu líder, os 

romanos expulsaram em escala ainda maior os judeus de Jerusalém e de toda a 

Judeia, acelerando severamente a grande Diáspora (dispersão) judaica, iniciada 

desde o Exílio da Babilônia (século VI a. C.).  

 Tendo em vista a instalação do helenismo em todo o Oriente Próximo – 

tanto no Egito quanto na Judeia e demais regiões - sobretudo a partir das 

conquistas de Alexandre da Macedônia, André Paul nos apresenta em sua obra 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

72 

 

supracitada a definição de Helenismo, cunhada por Droysen no século XIX. É 

motivo de reflexão o fato de ainda ser possível – ou não – o uso de conceito tão 

remoto, entretanto, a meu ver, em razoável medida ele ainda pode ser aplicado, 

como se verá da transcrição que se segue (Paul, 1983: 93): 

 

Mas foi Droysen que, no decorrer do século XIX, deu a 

“helenismo” um conceito histórico de contornos precisos e 

estendeu seu campo ao período que vai da derrota do império 

persa dos Aquemênidas, por Alexandre Magno (331 a.C.), até o 

fim do reino dos Ptolomeus, marcado pela batalha de Áccio (31 

a.C.).  Este período particular da história da antiguidade se 

caracterizava também aos seus olhos pelo encontro e até pela 

mistura de elementos culturais gregos e orientais […].28 

 

Outro processo similar, a romanização, também se espalhou por todas as 

províncias do império, inclusive atingindo o Egito. No caso do corpus iconográfico 

numismático analisado neste artigo, entretanto, salvo os anversos de cada uma das 

quatro moedas apresentadas: seus reversos, que são o lado cujas imagens de fato 

interessam-nos neste estudo, ali a meu juízo pouco há quanto às culturas romana e 

faraônica. As exceções, que aqui devem desde logo ser mencionadas são: a) na 

primeira iconografia, no reverso da moeda ver-se-á emparelhados os bustos de 

Zeus-Serápis e da deusa faraônica Ísis; b) na última imagem, igualmente no 

reverso da moeda, o imperador Cômodo é representado em trajes sacerdotais 

faraônicos e, por fim, e isto é relevante, a presença dos imperadores Adriano 

laureado e togado (no reverso da moeda da terceira iconografia) e Cômodo (no 

reverso da quarta), tal qual já acima mencionado. Nos anversos das moedas – 

imagens aqui não analisadas – ali sim há bustos romanizados dos imperadores.  

Julguei relevante apresentar o conceito de helenismo embora o que se 

observará do corpus iconográfico numismático a seguir apresentado, descrito e 

analisado, refiro-me especificamente às imagens dos reversos das moedas, nos 

quais prepondera, majoritariamente, a presença de elementos culturais gregos, 

portanto pouco há - embora exista como supracitado - da referida “[...] mistura de 

elementos culturais gregos e orientais [...]”, tal qual descrita por Droysen. O que se 

detecta é a significativa presença de componentes da cultura helênica – divindades, 

seres mitológicos, arquitetura, indumentária, objetos agrários, etc. 

 

As Fontes: 

Serápis na Iconografia Numismática da Alexandria Antonina: 

                                                           
28 Negritos de destaque meus. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

73 

 

O corpus iconográfico que compõe o presente artigo é formado por quatro 

imagens de moedas, todas cunhadas na oficina de Alexandria, durante a dinastia 

dos imperadores Antoninos. Considero importante aqui descrevê-las e analisá-las, 

posto que cada uma delas nos apresenta as características de Serápis citadas na 

Introdução supra, a saber: sua semelhança com Zeus, sua ligação com a fartura 

agrícola egípcia, seu elo com o mundo ctônico e, por fim, e de todas estas, a mais 

importante função de Serápis, para a qual foi criado: a legitimação do poder, no 

caso das fontes aqui estudadas, de dois dentre os imperadores Antoninos: Adriano 

e Cômodo, cujos reinados estenderam-se de 117 a 138 d.C. e de 180 a 192 d.C., 

respectivamente. 

Seguem abaixo cada uma destas iconografias numismáticas, as quais 

apresentarei e descreverei, porém sobretudo tecerei comentários analíticos, 

contudo somente no que concerne aos respectivos reversos das imagens de cada 

uma das quatro moedas, posto que é ali – na parte traseira de cada uma delas – 

que se encontram a representação imagética de Serápis, sob dois modos: a) 

acompanhado de outras deusas: a faraônica Ísis ou as gregas Dhmh/thr - Dēmē’tēr 

e Ni/kh - Níkē e também de Ke/rberoj  - Kérberos - Cérbero, o qual embora não 

seja uma divindade, está associado ao mundo subterrâneo do deus Hades e, b) as 

duas mais significativas de todas: Serápis com os Imperadores Adriano e Cômodo. 

Todas as imagens monetárias abaixo, bem como suas respectivas 

descrições, sobretudo de seus reversos, foram extraídas da obra de Soheir 

Bakhoum29 já supracitada, ao final da qual consta um catálogo de moedas 

cunhadas na oficina de Alexandria, que atualmente compõem o acervo do 

Département des Monnaies, Médailles et Antiques – Departamento de Moedas, 

Medalhas e Objetos da Antiguidade30 da Biblioteca Nacional da França. 

 

Iconografia Numismática nº 1: 

Zeus-Serápis acompanhado da deusa faraônica Ísis (Bakhoum, 1999: 235): 

 

Moeda do 5º ano do reinado de Antonino Pio (141-142 d.C.) 

                                                           
29 BAKHOUM, Soheir. Op. Cit. já citada no início do tópico “O deus Serápis”. Ver 

item “Bibliografia” ao final deste artigo, para a referência completa desta obra. 
30 Livre tradução minha do original em francês. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

74 

 

 

Descrição (Bakhoum, 1999: 193): 

“Anverso: Busto de Antonino. 

Reverso: bustos emparelhados de Zeus-Serápis e de Ísis à direita. Zeus-Serápis 

penteado com o kálathos (sobre sua cabeça)31 [...].” 32 

 

Análise: 

 Observa-se, inicialmente, a direta associação entre Serápis e o deus grego 

Zeus, não apenas pela semelhança iconográfica entre ambos, mas pelo próprio 

nome composto, aqui atribuído ao deus alexandrino. A presença da faraônica deusa 

Ísis significa uma ligação, que reforça Serápis, ou especificamente neste caso Zeus-

Serápis a uma das principais divindades egípcias – Ísis – buscando legitimar ainda 

mais este deus helenizado junto aos súditos politeístas de Roma originalmente 

nativos do Egito, portanto o significativo tecido social formado por egípcios, ainda 

vinculados às milenares mitologia e religião faraônicas, mesmo após três séculos de 

dominação helenística e já sob controle de Roma. Ainda que parcialmente 

helenizados, sobretudo em Alexandria, a cultura faraônica sobreviveu até, 

seguramente, o século VI d.C., quando o último templo desta mesma deusa Ísis foi 

fechado no Egito, por ordem do então imperador bizantino Justiniano. 

Por que é Ísis quem se encontra ao lado de Zeus-Serápis nesta imagem? 

Seria unicamente para aproximá-lo do mundo faraônico e do ainda representativo 

contingente de atores sociais dele herdeiro? Não. Ísis tem forte papel na cultura 

faraônica. Segundo a narrativa mitológica da “Lenda de Osíris”, cuja versão 

completa, embora helenizada, nos chegou através de Plutarco como já antes 

                                                           
31 Inserção minha. 
32 Livre tradução minha, do original em francês, e negritos de destaque meus. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

75 

 

mencionado, informa-nos que esta deusa – segundo a teogonia heliopolitana33 – 

era irmã e esposa do deus Osíris, o senhor do Além, do mundo dos mortos, sendo 

ambos pai do deus Hórus, o Jovem. Em geral o Faraó vivo era associado a Hórus e 

morto a Osíris, uma vez que o Faraó era considerado uma divindade. Não por 

acaso, portanto, Zeus-Serápis aqui está representado ao lado da irmã / esposa e 

mãe, respectivamente dos deuses Osíris e Hórus, os quais eram conectados ao 

poder faraônico – vivo (Hórus) e morto (Osíris). E, afinal de contas, a principal 

função de Serápis também não era a de legitimar o poder, mas em seu caso, dos 

soberanos ptolomaicos e romanos? 

Destaca-se ainda nesta imagem, bem como em todas as quatro trazidas a 

este artigo, a presença do ka/laqoj – kálathos, característico elemento da cultura 

grega vinculado à fertilidade, como já acima esclarecido. E por que o kálathos era 

um dos componentes iconográficos de Serápis? Porque era um símbolo de fartura e 

abundância e se esta divindade foi criada pelos primeiros reis Ptolomeus - mais 

provavelmente Ptolomeu I Sōtḗr - objetivando legitimar o poder de sua dinastia 

sobre o Egito, por que não se destacar a relevância das milenares fertilidade e 

fartura proporcionadas pelas inundações do Nilo, tal qual registrado na história da 

civilização faraônica? Assim este elemento ligado ao poder agrícola egípcio foi 

mantido na iconografia de Serápis também durante o domínio romano do Egito. 

Augusto, o primeiro Princeps ou Imperador, não por acaso já ao anexar esta nova 

província ao nascente Império, declarou-a território privado do Imperador, devido à 

sua importância econômica para Roma e afastou o máximo possível, do Egito, os 

Senadores romanos.  

 

Iconografia Numismática nº 2: 

Serápis, a deusas helênicas Dhmh/thr - Dēmē’tēr e Ni/kh - Níkē e 

Ke/rberoj  - Kérberos - Cérbero (Bakhoum, 1999: 239): 

 

Reverso de moeda (data ilegível) do reinado de Antonino Pio (138-161 d.C.) 

                                                           
33 Três relatos mitológicos faraônicos são conhecidos, tratando da cosmogonia – 

criação do mundo – e da teogonia – nascimento dos deuses - no Egito: o de 

Memphis, o de Hermópolis e o de Heliópolis, três cidades egípcias. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

76 

 

  

Descrição (Bakhoum, 1999: 200): 

“Anverso: Busto de Antonino. 

Reverso: Serápis sentado em um trono de espaldar alto sobre o montante34 do 

qual se encontra uma Níkē35, à direita, apresentando uma coroa ao deus; Serápis 

penteado com o kálathos (sobre sua cabeça)36 e vestido com o xitw/n 
37
 – chitō’n e 

o pe/ploj 38
 - péplos, segurando na mão esquerda um longo cetro e estendendo a 

direita sobre Cérbero sentado a seus pés; diante do deus, Dēmē’tēr em pé de 

frente, cabeça virada para a direita (da imagem)39, penteada com o kálathos (idem 

tal qual Serápis) 40, segurando na mão [...] esquerda espigas [...].” 41 

 

Análise: 

 A imagem contida no reverso desta moeda ora analisada é mais rica do que 

a anterior, no que tange à presença de divindades gregas e personagens de sua 

mitologia, constatação que nos revela a forte presença do helenismo na Alexandria 

Romana. Notemos que enquanto na primeira iconografia numismática, 

anteriormente analisada, pudemos observar a presença de uma deusa faraônica ao 

lado de Serápis, nesta identificamos junto a ele, em primeiro lugar, a deusa 

helênica dos cereais, sobretudo o trigo, e por extensão da agricultura, Dhmh/thr – 

                                                           
34 Peça verticalmente colocada em objetos de carpintaria. 
35  Ni/kh -Níkē: deusa helênica que personificava a vitória. Em Roma: deusa Vitória. 
36 Inserção minha. 
37 Indumentária grega, descrita na altura dos comentários analíticos desta imagem. 
38 Idem nota acima. 
39 Inserção minha. 
40 Idem nota acima. 
41

 Livre tradução minha, do original em francês, negritos de destaque meus e 

acréscimo de palavras helênicas em caracteres gregos também meu. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

77 

 

Dēmē’tēr, em seguida, embora em menor escala iconográfica, a deusa que 

personificava a vitória e assim conhecida em Roma, ou seja, Ni/kh – Níkē, 

naturalmente não por acaso aqui coroando Serápis, portanto destacando a 

importância deste deus para o Egito, já nesta altura sob domínio romano e, por fim, 

o monstruoso ser mitológico grego, Ke/rberoj  – Kérberos – Cérbero, associado ao 

mundo ctônico do deus Hades, ser este já anteriormente descrito. 

 E por que Dēmē’tēr, Níkē e Cérbero estão nesta iconografia? Cada um tem 

sua função, todas atribuídas ao deus Serápis. No primeiro caso, sua associação à 

fertilidade e fartura agrícolas do Egito, por conseguinte conferindo legitimação a 

seu poder econômico; no segundo, a personificação da vitória coroando-o legitima 

seu poder religioso, aliás vale lembrar que ele está sentado em um trono e segura 

um cetro – símbolo de realeza - e, por fim quanto ao terceiro, detecta-se o aspecto 

ctônico também vinculado a Serápis. 

 Reforçando o helenismo presente nesta imagem, observamos que este deus 

traja duas peças de indumentária características da cultura grega: o chitō’n e o 

péplos. De acordo com o Dicionário Intermediário Grego-Inglês de Liddell e Scott42, 

editado pela Universidade de Oxford e cuja primeira publicação ocorreu em 1889, 

assim podemos definir estes dois trajes helênicos: o pe/ploj – péplos  (Liddell e 

Scott, 1997: 621) e o xitw/n – chitō’n (Liddell e Scott, 1997: 889): 

 

“PEPLOS, (PÉPLOS,)43 [...] qualquer tecido entrelaçado usado 

como cobertura, um lençol, [...], cortina, véu [...].44
 [...] um 

manto, trajado por mulheres sobre o vestido habitual, e caindo 

em dobras (pregueado)45 sobre a pessoa, servindo (equivalendo)46 

ao i(ma/tion (himátion)47 masculino48 [...].” 49 

“XITWN, (CHITŌ´N)50 [...] a vestimenta trajada próxima à pele 

[...]. Lat.51 tunica [...].”52 
   

                                                           
42 LIDDELL and SCOTT’S. An Intermediate Greek-English Lexicon – ver referência 

completa no item “Bibliografia” ao final deste artigo. 
43 Inserção minha da transliteração do título em letras maiúsculas deste verbete, de 

caracteres gregos para latinos.  
44 Em Eurípides. 
45 Inserção minha. 
46 Idem nota acima. 
47 Transliteração para o alfabeto latino, por mim inserida. 
48 Em Homero. 
49 Livre tradução minha do original em inglês, e negritos de destaque meus. 
50

 Inserção minha da transliteração do título em letras maiúsculas deste verbete, de 

caracteres gregos para latinos. 
51 Em latim. 
52 Livre tradução minha do original em inglês, e negritos de destaque meus. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

78 

 

Iconografia Numismática nº 3: 

Serápis legitimando o poder do Imperador Adriano  

 (Bakhoum, 1999: 231): 

 

Moeda do 17º ano do reinado de Adriano (132-133 d.C.) 

 

Descrição (Bakhoum, 1999: 184): 

“Anverso: Busto laureado de Adriano. 

Reverso: Templo distilo53 de ordem54 coríntia cujo frontão triangular é 

ornamentado por um disco; entre as colunas, Serápis em pé de frente, cabeça 

voltada para a direita (da imagem)55, penteado com o kálathos (novamente sobre a 

cabeça do deus)56, erguendo a mão direita (em direção a Adriano)57 e segurando 

na esquerda um cetro; de frente para ele, o imperador em pé de frente, cabeça 

virada para a esquerda (da imagem)58, laureado e togado, segurando na mão 

esquerda um cetro e estendendo a direita sobre uma estela cuja fachada 

possui as letras ADRIANON 
59 - ADRIANON60 [...].” 61 

 

Análise: 

                                                           
53 Que tem duas colunas. 
54 Ornamento que distingue o estilo arquitetônico das colunas, neste caso do tipo 

com capitel helênico coríntio. 
55 Inserção minha. 
56 Idem nota anterior. 
57 Idem nota acima. 
58 Igual à nota anterior. 
59 Exatamente assim grafado, em caracteres gregos, na descrição original em 

língua francesa. 
60 Transliteração para caracteres latinos, por mim inserida no texto original. 
61 Livre tradução minha do original em francês, e negritos de destaque meus. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

79 

 

 Esta iconografia é extremamente representativa no que concerne à 

propaganda imperial junto aos súditos politeístas do Egito. Embora o termo 

“propaganda” possa parecer anacrônico quanto à Antiguidade, utilizo-o sem 

qualquer restrição, a partir das informações que nos são transmitidas na obra de 

Soheir Bakhoum, já aqui apresentada, dados a nós fornecidos tanto por esta 

numismata quanto por André Laronde, professor da Universidade de Paris IV – 

Sorbonne, no prefácio deste mesmo livro. Vejamos, portanto, o que nos dizem 

ambos os pesquisadores. Afirma Laronde (Bakhoum, 1999: 14):  

 

“Através da permanência dos cultos herdados do longo passado 

egípcio, Soheir Bakhoum soube inteligentemente extrair o que era 

valorizado nos reversos das moedas imperiais alexandrinas 

para revelar os temas da propaganda imperial e esclarecer com 

uma análise da ideologia dos imperadores.” 62 
 

E acrescenta a própria autora desta obra, ao se referir ao que chamou de 

“tipos monetários” (Bakhoum, 1999: 27): 

 

“A oficina de Alexandria caracteriza-se por seu isolamento, o que 

permite uma completa independência de ação e de pensamento 

ao imperador reinante, o qual se encontra livre para 

desenvolver uma intensa política de propaganda. É deste 

modo que o culto aos soberanos, instaurado desde a mais alta 

Antiguidade, torna-se uma verdadeira instituição.” 63 

 

Partindo, portanto, das duas transcrições supra, podemos afirmar com 

absoluta segurança que a imagem do reverso ora analisado é uma nítida 

“propaganda” promovida pelo Imperador Adriano, no momento em que o deus 

Serápis ali aparece com sua mão direita levantada em claro sinal de reverência (tal 

qual ocorria nas iconografias faraônicas) a este soberano romano. E não apenas 

reverência. Trata-se aqui da legitimação que o deus nativo alexandrino, por 

conseguinte egípcio, Serápis confere a Adriano, o qual assim como os reis 

Ptolomeus, lança mão desta divindade local para lhe dar suporte junto ao 

majoritário segmento étnico politeísta do Egito objetivando garantir a aceitação / 

legitimação de seu poder junto aos mesmos.  

O gesto legitimador acima citado é o cerne desta iconografia. No entanto há 

mais dois pontos que merecem ser aqui destacados. O primeiro está representado 

pelo templo de duas colunas de capitéis coríntios e frontão triangular, logo uma 

                                                           
62 Idem nota anterior. 
63 Idem nota anterior. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

80 

 

típica arquitetura grega, dentro do qual se encontram o deus e o imperador.  Este 

espaço sagrado seria, indubitavelmente, o célebre Serapeion – templo dedicado ao 

deus Serápis em Alexandria. O segundo refere-se à estela em cuja fachada se lê 

claramente o nome do imperador, não por acaso em grego, posto que a porção 

oriental do Império Romano era helenófono: ADRIANON – ADRIANON. Mas o que 

representa tal estela? Ela faz referência ao templo erigido em Alexandria, anexo ao 

Serapeion, obviamente pelo próprio Adriano, chamado de Hadrianeion. 

 Acrescentemos a estas duas edificações de características gregas, o fato de 

Serápis uma vez mais portar o kálathos sobre sua cabeça, portanto o símbolo da 

fertilidade e fartura egípcias vinculadas a esta divindade. Registro, por conseguinte, 

o fato de que não haver quaisquer elementos faraônicos na imagem aqui estudada, 

a qual é absolutamente helenística – ou romana – se considerarmos o fato do 

imperador estar laureado e togado.  

 

Iconografia Numismática nº 4:  

Serápis e o Imperador Cômodo (dupla legitimação – política e religiosa)  

(Bakhoum, 1999: 241): 

 

Moeda do 24º ano do reinado de Cômodo (183 -184 d.C.) 

 

 

Descrição (Bakhoum, 1999: 206): 

“Anverso: Cabeça laureada de Cômodo virada para a direita (da imagem) 64. 

                                                           
64 Inserção minha. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

81 

 

Reverso: O imperador sacrificando a Serápis; o imperador em pé de frente 

(para o busto de Serápis)65, cabeça voltada para a esquerda (da imagem)66, em 

traje sacerdotal (faraônico)67 e tendo um penteado alto, derramando da mão direita 

incenso sobre um altar; de frente para ele, um busto de Serápis à esquerda (da 

imagem)68, penteado com o kálathos (sempre sobre a cabeça do deus)69 e posto 

sobre uma pequena coluna [...].” 70 

 

Análise: 

Esta última iconografia analisada, embora também nos revele, tal qual na 

imediatamente anterior, um nítido elo de legitimação entre Serápis e um imperador 

romano, desta feita o último da dinastia Antonina: Cômodo, há uma significativa 

diferença quanto à imagem entre este deus e Adriano. Notemos que aqui há apenas 

um busto de Serápis, o qual é cultuado pelo imperador, não apenas em ritual de 

queima de incenso, mas, por ele estar vestido como um sacerdote.  E, neste caso, 

em oposição à iconografia anteriormente analisada, há sim, aqui, a presença de 

elementos culturais faraônicos, precisamente quanto às vestes religiosas trajadas 

por Cômodo. Se olharmos atentamente para o longo “saiote” ou “avental” 

sobreposto à principal vestimenta que cobre o imperador, percebemos que este é 

plissado, tal qual o eram os dos sacerdotes faraônicos. Isto é bastante significativo, 

posto que detectamos uma maior aproximação, pretendida por Cômodo, aos 

tradicionais ritos faraônicos, afinal o imperador aqui surge trajado como um 

sacerdote egípcio. 

Outro ponto relevante, talvez o principal, refere-se uma vez mais à 

“propaganda” imperial e à legitimação, uma vez mais junto ao amplo tecido social 

politeísta do Egito, as quais o soberano romano busca nesta imagem, lançando mão 

de Serápis. Se na iconografia anteriormente analisada, Adriano era nitidamente 

legitimado, posto que reverenciado por Serápis, aqui, ao menos a princípio, parece 

que estamos diante de atitude oposta: é Cômodo quem legitima esta divindade, 

realizando práticas rituais para ela. Entendo que, entretanto, no momento no qual o 

imperador surge sacrificando a este deus alexandrino, não apenas Cômodo legitima 

o poder religioso de Serápis, mas o movimento inverso aqui também se faz, ou 

seja, Serápis legitima o poder político de Cômodo, ainda que talvez 

                                                           
65 Idem nota anterior. 
66 Idem nota acima. 
67 Novamente inserção minha.  
68 Idem nota acima. 
69 Idem nota anterior. 
70 Livre tradução minha, do original em francês, e negritos de destaque meus. 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

82 

 

secundariamente na iconografia, uma vez que o deus está de algum modo 

vinculado ao Imperador e ainda que este esteja adorando aquele, esta iconografia 

também demonstra que o deus aceita tal gesto promovido pelo imperador, portanto 

legitimando seu poder político junto ao Egito.  

Por fim, novamente o kálathos encontra-se sobre a cabeça de Serápis, a 

qual é a única parte visível da divindade nesta imagem. Haveria alguma intenção 

ao ser retratada apenas esta parte do deus e não todo o seu corpo? Defendo que 

sim, na medida em que se somente seu busto é aqui representado, foi conferido 

tamanho maior ao rosto da divindade e, segundo os estudos da arte faraônica – 

afinal o público alvo são sobretudo os nativos egípcios – quanto maior a imagem de 

uma divindade, maior é sua importância em representações iconográficas. Basta 

um rápido olhar sobre o reverso monetário aqui analisado e veremos que o busto 

de Serápis equivale à metade do corpo de Cômodo, sendo a cabeça do deus bem 

maior do que a do imperador, tudo isto exatamente para destacar a relevância da 

divindade aqui retratada. 

  

Conclusão: 

 Meu objetivo central no presente artigo foi apresentar o helenístico deus 

Serápis: suas prováveis origens e, especificamente, sua principal atribuição: a 

validação do poder político, a partir da religião, dos reis Ptolomeus e, 

posteriormente disto se apropriando, os imperadores romanos, com o intuito de 

promoverem, como o corpus iconográfico numismático deste artigo revelou em sua 

análise, a legitimação de todos estes soberanos, especialmente no que concerne ao 

tecido social politeísta do Egito helenístico e romano, sobretudo este último, tendo 

em vista as imagens de moedas aqui estudadas.  

É fato que, para além de egípcios de origem, gregos e romanos, todos 

politeístas, um quarto segmento étnico extremamente relevante também 

compunha a sociedade do Egito nos dois períodos supracitados de sua história pós-

faraônica: os judeus, em especial de Alexandria. Contudo, tendo em vista as 

normas estabelecidas na Torá, especificamente no capítulo 20 de seu segundo Livro 

- o Shemót -, cujo equivalente grego, utilizado posteriormente pelos cristãos é 

chamado de Livro do Êxodo, sendo Torá em grego reconhecida pelo nome 

Pentateuco; no capítulo supracitado, encontra-se o Decálogo e as duas primeiras 

Leis ali estabelecidas pelo D’s de Israel foram o monoteísmo e a proibição de 

confecção de imagens evitando-se a idolatria, tal qual era praticada no Egito 

Faraônico e em todas as sociedades do Antigo Oriente Próximo.  



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

83 

 

Sendo assim, tanto os reis Ptolomeus quanto os Imperadores Romanos 

seguramente tinham ciência de que suas respectivas “propagandas” realizadas por 

intermédio de iconografias e mais ainda, lançando mão de um deus helenizado – 

Serápis -, jamais surtiriam efeito junto à sólida comunidade judaica de Alexandria, 

a qual embora helenizada, não abandonou os ensinamentos da Torá. 

 Conclusivamente, o emprego de Serápis, como agente legitimador do poder 

dos soberanos Ptolomeus e romanos, só atingiu o tecido social etnicamente 

politeísta do Egito pós-faraônico (helenístico e romano), a saber: os já supracitados 

egípcios de origem, os gregos e os romanos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR V:9 (2012) - Luís Eduardo Lobianco 

 

84 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

Documentação: 

BAKHOUM, Soheir. Dieux Égyptiens à Alexandrie sous les Antonins: Recherches 

numismatiques et historiques. Paris: CNRS Éditons, 1999. 

 

Bibliografia:  

BAKHOUM, Soheir. Dieux Égyptiens à Alexandrie sous les Antonins: Recherches 

numismatiques et historiques. Paris: CNRS Éditons, 1999.71 

DUNAND, Françoise e ZIVIE-COCHE, Christiane. Dieux et Hommes en Égypte - 

3000 av. J.-C. – 395 apr. J.-C.: Anthropologie religieuse. Paris : 

Armand Colin Éditeur, 1991. 

FLORENZANO, Maria Beatriz B. O Mundo Antigo: Economia e Sociedade (Grécia e 

Roma). São Paulo: Brasiliense, 2009. 

HUSSON, Geneviève e VALBELLE, Dominique. L’ État et les Institutions en Égypte 

des Premiers Pharaons aux Empereurs Romains. Paris : Armand 

Colin Éditeur, 1992. 

LIDDELL, H. G., SCOTT72. An Intermediate Greek-English Lexicon. Oxford: Oxford 

University Press, 1997. 

PAUL, André. O Judaísmo Tardio – História Política. São Paulo: Paulinas, 1983. 

                                                           
71 Esta obra encontra-se tanto no tópico “Documentação” quanto no item 

“Bibliografia”, já que ela não só contém as iconografias numismáticas e suas 

respectivas descrições, portanto são o corpus documental deste artigo, bem como 

nesta mesma há trechos relevantes e explicativos quanto ao deus Serápis e à 

questão da ideologia e da propaganda imperiais, temas desenvolvidos por sua 

própria autora e também no prefácio, pelo Professor André Laronde.  
72 Na referência bibliográfica deste dicionário não é citado o prenome de seu 

segundo autor, cujo sobrenome é SCOTT. 


