
 

 

BANDIDO, PROFETA OU MESSIAS? A BUSCA PELO JOÃO BATISTA 

HISTÓRICO E SUAS MÚLTIPLAS PERSPECTIVAS 

 

 

Vítor Luiz Silva de Almeida1 

Mestrando PPGHC/IH/UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/3947383552194490 

 

 

Resumo: 

 Este artigo tem por finalidade expandir as possibilidades em relação à 

investigação do João Batista histórico, sugerindo novas chaves de leitura para o 

fenômeno de formação de um movimento de resistência judaico na Palestina do 

tempo dos romanos, particularmente, o movimento de João, cognominando o 

Batista. Para isto, é necessário revisitar as principais formas de lidar historicamente 

com movimentos de resistência surgidos na Palestina Romana, em especial, sob a 

égide dos conceitos de “banditismo social” e “messianismo”. Com isto, perspectivas 

diferentes sobre o movimento do Batista são possíveis de serem exploradas, 

reabrindo e renovando debates já cristalizados acerca desta figura histórica. 

 

 

Palavras-chave: Banditismo Social – João Batista – Messianismo – Movimentos de 

Resistência – Palestina Romana 

 

 

 

 

                                                           
1 Bacharel em História pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), mestrando do 
Programa de Pós-Graduação em História Comparada no Instituto de História da Universidade 
Federal do Rio de Janeiro sob orientação do Prof. Dr. André Leonardo Chevitarese. 

http://lattes.cnpq.br/3947383552194490


RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

110 

 

Abstract: 

 This article aims to expand the possibilities of research about the historical 

John, the Baptist, suggesting new reading-keys for the phenomenon of formation of 

a Jewish resistance movement in Roman times, particularly the movement of John, 

the Baptist. For this, it is necessary to revisit the main ways of dealing historically 

with resistance movements arising in Roman Palestine, in particular, under the 

aegis of the concepts of "social banditry" and "messianism". With this, different 

perspectives on the movement of the Baptist are likely to be exploited, renovating 

and reopening debates already crystallized about this historical figure. 

 

 

Keywords: Social Banditry - John the Baptist - Messianism - Resistance Movement 

- Roman Palestine 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

111 

 

I- Introdução 

Em termos históricos, João foi bem mais que um andarilho solitário que 

vagava pelo deserto da Judéia pregando sermões escatológicos. Em verdade, 

dificilmente ele poderia ser enquadrado nesta descrição. O Batista, como o 

chamaram, foi um indivíduo que semeou através de suas ideias e exortações uma 

alternativa para a situação de miserabilidade e desestruturação social a que a 

população pauperizada da Palestina estava submetida em seu tempo. Este foi 

atuante em meio a sua comunidade e teve discípulos que o acompanhavam como a 

um mestre, sendo um deles, por um espaço de tempo indeterminado, o próprio 

Jesus de Nazaré.  

Afora todas as abordagens que possam ser feitas a sua figura, em termos 

historiográficos, é possível, com certa clareza, afirmar que João Batista enquadra-

se, na esfera dos processos históricos e sociais não violentos de resistência judaica. 

A não retaliação concreta aos maus-tratos do governo imperial, não significava, de 

maneira alguma, um estado de alienação política e indulgência, mas antes uma 

consciência dos acontecimentos enfrentada de forma singular através da ação 

religiosa e da resistência cotidiana. O fato de não seguir o exemplos de reação 

como a de Simão bar Giora2 não exclui a concretude da existência de uma ideologia 

e atividade que contrariava a situação de caos social a que João e seus seguidores 

estavam expostos. Seus atos e discursos, apesar de não violentos, eram 

considerados prejudiciais à hierarquia vigente e desnaturalizavam a influência da 

aristocracia sobre seus subordinados.  

Esta visão coaduna o objetivo deste trabalho: Reabrir as veredas 

investigativas em prol de uma perspectiva historicamente adequada acerca de João 

Batista. Para que esse esforço seja viável é imperativo observar o modo como o 

Batista pode ser tratado, enquanto objeto de estudos, atentando para os caminhos 

teóricos possíveis e as delimitações, do ponto de vista metodológico, que 

empregados de maneira inadequada podem induzir a pesquisa ao delineamento 

superficial de um fenômeno complexo. 

 

                                                           
2 De acordo com os relatos de Josefo, este líder judaico teve êxito em muitas batalhas contra 
os romanos, arregimentando uma multidão de seguidores que o reverenciavam como a um 
“rei”. Suas ações se dão algumas décadas após os ministérios de João e Jesus. Simão 

empregava seus esforços de resistência na ação direta, pilhando vilas, libertando escravos, 
angariando homens dispostos a enfrentar as armas romanas e preparando militarmente seus 

seguidores para o combate, o que o levou a adentrar a cidade de Jerusalém, durante o 
período do conflito final com os romanos entre 66 e 70 e.c., e tornar-se um dos principais 
líderes da revolta. Para informações mais aprofundadas sobre Simão bar Giora e seu 
movimento ver HORSLEY, R. & HANSON, J. S. Bandidos, profetas e messias. Movimentos 
populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

112 

 

II. Considerações teóricas e metodológicas acerca dos movimentos 

judaicos no século I: o caso de João Batista. 

Frente à possibilidade, de se incluir o movimento de João Batista em uma 

esfera não-violenta de resistência, é necessário compreender, antes de tudo, o 

contexto social, geográfico e histórico em que este realizou suas ações. Neste 

sentido, as análises projetadas por Horsley e Hanson (1995) e Horsley (2000/2010) 

desenham um panorama bastante detalhado sobre o surgimento de movimentos 

populares na Palestina do século I EC, amparados, sobretudo, pela ferramenta 

teórica do “banditismo social”.  

A grande tensão social, provocada pela insatisfação de vários setores da 

sociedade judaica em relação ao sistema opressivo, implementado pelo governo 

romano na região da Palestina3, palco de diversas incursões de povos militarizados 

em períodos anteriores, como os sírios, babilônios, persas e helênicos, foi 

considerada, por grande parte dos pesquisadores, como o fator crucial para o 

aparecimento destes tipos de movimentos sociais. O cenário conflituoso em que se 

encontravam judeus e romanos fez da Palestina um terreno fértil para o surgimento 

de diversos movimentos de resistência que subvertiam o rígido ordenamento social 

imposto pelo poderio romano. Esta intervenção militar estrangeira, articulada às 

elites judaicas locais, encaminhava a população palestina mais empobrecida, 

principalmente em áreas rurais, a uma situação de pauperismo extremo, perda de 

terras, endividamento, imposições religiosas, desmantelamento do modo vida, 

humilhações públicas e violência desmedida. 

A conexão de indivíduos em situação social deplorável com lideranças 

populares que recorriam a ações militarizantes de guerrilha e pilhagem e/ou 

promessas salvacionistas de cunho religioso e apocalíptico, de fato, denotam a 

gravidade das relações desiguais entre estratos sociais privilegiados e 

desprivilegiados. Horsley e Hanson (1995: 57-88), sob o prisma teórico do 

“banditismo social”, ao vislumbrar os diferentes movimentos de resistência na 

Judeia/Palestina, enxergaram as ações de determinados grupos como uma reação 

ao extremo confronto de “realidades” existente entre populações oprimidas e seus 

opressores. De maneira bastante simplificada, atores sociais considerados como 

“bandidos” pela elite judaica e pelo poder imperial, foram abraçados por 

                                                           
3 A implementação de uma administração romana no espaço geográfico Palestino tem seu 
início no ano 63 AEC, após a conquista militar do mediterrâneo oriental, no entanto, é a 
partir da morte de Herodes Magno, em aproximadamente 4 AEC que esta administração se 
torna realmente efetiva. 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

113 

 

comunidades que viram nestes indivíduos o herói vingador, o redentor, o líder a ser 

seguido.  

Entretanto, o quadro geral dos surgimentos de movimentos de resistência 

que recorriam ao banditismo não deve ser entendido como automaticamente 

determinado pela reação ao opressor estrangeiro e aos dispositivos religiosos e 

culturais hegemônicos, dentro de uma “estrutura judaica” cristalizada. Estes são 

frutos de experiências pragmáticas tanto em âmbito particular quanto coletivo, 

ligadas, basicamente, aos aspectos mais essenciais da vida, sendo possuidores de 

uma complexidade tal, que seria impossível transcrevê-las em termos tão 

generalizantes, como um simples esquema de ação e reação. Notavelmente, o 

contexto de opressão, econômica e social, da Palestina romana é um fator de suma 

importância para a compreensão do que foram estes homens e mulheres que se 

levantaram contra o poder hegemônico neste período. Contudo, suprimir um 

complexo conjunto de articulações, negociações, estratégias de ação e 

sobrevivência a um sistema de opressão/resistência, em uma esfera totalizante, é 

um tanto simplificador, pois esta esquematização faz convergir, de forma 

exagerada, movimentos que continham especificidades e perspectivas próprias. 

O conceito de “banditismo social”, concebido por Eric Hobsbawm (1975), 

advém de pesquisas realizadas pelo autor acerca de indivíduos considerados como 

“bandidos” que extrapolam as fronteiras que definem os criminosos comuns, ao 

estabelecer uma relação de identificação, mutualismo e empatia com a comunidade 

em que estão inseridos, a despeito de seu status “oficial” de “fora-da-lei”. De 

acordo com Hobsbawm, este fenômeno social se constitui em consequência de um 

contexto de opressão – política, social ou econômica – de um poder central sobre 

uma área periférica, sobretudo, nos casos de sociedades agrícolas, estabelecendo 

dentro da relação campo/cidade as controvérsias que possibilitam o surgimento do 

“bandido social”, em que este se torna protagonista de um panorama interpretativo 

dualístico, já que para o Estado/poder hegemônico este é um criminoso, enquanto 

para a comunidade em que reside, ou é recebido, este é um herói, um vingador, 

um justiceiro. 

 Ao deter sua análise em um contexto dicotômico da relação campo/cidade, o 

autor propõe que o fenômeno do “banditismo social” é passível de ocorrer em toda 

e qualquer sociedade humana, baseada em uma economia predominantemente 

agrícola, em que o conflito de “classes” se torne manifesto. Posto isto, Hobsbawm 

(1975: 13) passa a analisar várias sociedades em tempos e espaços distintos, 

intencionando demonstrar que  



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

114 

 

 

(...) o banditismo social constituí fenômeno universal, que ocorre 

sempre que as sociedades se baseiam na agricultura (inclusive 

economias pastoris), e mobiliza principalmente camponeses e 

trabalhadores sem terras, governados, oprimidos e explorados – 

por senhores, burgos, governos, advogados, ou até mesmo 

bancos. 
 

 Contudo, para além desta dimensão socioeconômica que, praticamente, gera 

o “bandido social”, Hobsbawm, ao adentrar o campo das ideias, não reconhece a 

possibilidade de estes indivíduos representarem resistências ideológicas que visam 

mudanças sociais. Para o autor, o “banditismo social” é, e tão somente, um reflexo 

de uma situação pragmática de opressão, fruto de uma não-submissão a um 

sistema vigente, que em seus próprios termos, são considerados injustos ou 

tirânicos, como é atestado na seguinte passagem:  

 

Como indivíduos, são eles menos rebeldes políticos ou sociais, e 

menos ainda revolucionários, do que camponeses que se recusam 

à submissão, e que, ao fazê-lo se destacam entre seus 

companheiros; ou são ainda mais simplesmente, homens que se 

vêem excluídos da carreira habitual que lhes é oferecida, e que, 

por conseguinte, são forçados à marginalidade e ao “crime”. 

(Hobsbawm, 1975: 18) 
 

 Para justificar esta premissa, o autor considera que não é desejo dos 

indivíduos ligados ao banditismo, promover uma transformação estrutural da 

sociedade em que estão inseridos. 

 

Tomados em conjunto, representam pouco mais do que sintomas 

de crise e tensão na sociedade em que vivem (...) o banditismo, 

em si, não constitui um programa para a sociedade camponesa, e 

sim uma forma de auto-ajuda, visando a escapar dela, em dadas 

circunstâncias. (Hobsbawm, 1975: 18) 

 

 Desta maneira, não existiria um projeto revolucionário em adição às práticas 

do banditismo, e este seria uma contra-ação, ou reação, que apenas visaria sanar o 

que os elementos oprimidos consideram como injustiças, em alguns casos tendo 

por horizonte o retorno a um estágio anterior, restaurando um panorama 

tradicional exemplificado por um passado “real ou mítico”. 

 

Trata-se de um objetivo modesto, que permite aos ricos 

continuarem a explorar os pobres (mas não além daquilo que 

tradicionalmente se aceita como “justo”), aos fortes oprimirem os 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

115 

 

fracos (mas dentro dos limites do aceitável, e tendo-se em mente 

seus deveres sociais e morais). (Hobsbawm, 1975: 19) 
 

Entretanto, mesmo afirmando que o espírito de revolução não reside, 

intrinsecamente, no “banditismo social”, que em sua essência é reformador, o autor 

não nega que este fenômeno possa coexistir junto a um movimento revolucionário, 

ou o preceda. Para ele, o fato de um movimento que visa reestruturar a ordem 

social a partir, inicialmente, do banditismo não nega o caráter revolucionário deste. 

Além disso, “bandidos sociais” podem aderir a um movimento de revolução, pois 

estes também são capazes de vislumbrar um mundo regido pela “liberdade, 

igualdade e fraternidade, um mundo totalmente novo, livre do mal” (Hobsbawm, 

1975: 21). 

Partindo destas colocações, algumas reflexões fazem-se necessárias. 

Hobsbawm, especificamente em relação ao “banditismo social”, propõe diversas 

vezes que este fenômeno social detém em si um caráter universalizante, por basear 

seus conceitos em análises rigorosas, no que se refere ao conflito de “classes”, em 

que estas se dariam de forma mais ou menos homogêneas, em variadas 

sociedades, cultural e geograficamente distintas, desde que estas se encontrassem 

em uma situação de opressão ou crise econômica. O perigo, do ponto de vista 

metodológico, de tal caminho teórico, reside em observar um processo social e 

histórico apenas como o reflexo de uma relação desigual de poderes, reduzindo a 

análise a um esquema de ação e reação, em termos galilaico-newtonianos, ao 

formular-se uma lei geral que abarque diferentes sociedades, etnias e culturas em 

temporalidades e espacialidades distintas. Não se trata, no entanto, de negar que o 

contexto de opressão/crise tenha um papel crucial no surgimento de diversas 

formas de banditismo, como compreendidos por Hobsbawm. Todavia, estes 

fenômenos tendem a possuir, a partir de uma perspectiva que respeita a 

pluralidade das experiências sociais e culturais, um caráter muito mais particular 

que universal, pois cada contexto é detentor de idiossincrasias próprias, e suas 

motivações variam de acordo com os paradigmas sociais e culturais de cada grupo, 

e de que leituras estes fazem dos acontecimentos em que estão inseridos.  

Dentro de uma abordagem que diz respeito a um líder popular da Judeia, 

como João Batista, é possível através de fontes escritas, depreender que este 

apresenta características que podem ser vislumbradas a partir do conceito de 

“banditismo social”, sobretudo, no que se refere à dicotomia entre as visões do 

poder hegemônico e de algumas comunidades rurais ou periféricas. Ou seja, o 

aparecimento de indivíduos, ou grupos de indivíduos, resistentes às deliberações 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

116 

 

opressoras de centros de poder. Entretanto, é importante considerar que as ações 

de João Batista e seu movimento, assim como as de outros grupos de resistência, 

não são facilmente determinadas por fatores gerais. Se observarmos a atuação 

destes grupos de resistência sob uma perspectiva de base thompsoniana4, cada 

grupo apresentaria um processo de formação e atuação particulares, e uma 

pesquisa que visa compreender de forma mais aprofundada a atuação de um dado 

grupo e seu líder, não deve preterir os elementos que trazem divergências em favor 

dos que, supostamente, convergem. 

Esta relativização interpretativa é, de fato, uma chave de leitura importante 

para se compreender as vicissitudes de movimentos surgidos em um contexto de 

opressão estatal, na maior parte advindos de áreas rurais, em que as ações de 

figuras ligadas a comunidades periféricas como Judas, o Galileu, Judas, filho de 

Ezequias, Atronges, Teúdas e Jesus de Nazaré5 tiveram lugar. Contudo, é 

importante considerar que as ações desses indivíduos e grupos não são 

prontamente determinadas analogicamente como homogêneas, muito embora as 

analogias sejam indiscutíveis em alguns casos, porém, como dito anteriormente, 

cada contexto detêm em si características próprias.  

Quanto à inexistência de uma essência revolucionária em movimentos 

inseridos no conceito de “banditismo social”, de fato, resultados concretos de ações 

que propunham uma mudança radical das estruturas estatais vigentes podem ser 

consideradas como infactíveis a primeira vista. Contudo, se expandirmos a noção 

de “banditismo” de uma ação criminosa ou violenta, para ações que de alguma 

forma confrontavam um ordenamento social, cristalizado ou imposto, é possível 

expandir os limites de observação de determinados fenômenos. Isso é admissível 

se observarmos as noções de ilegalidade ou crime menos em nossos próprios 

termos e mais nos termos dos referidos contextos históricos. Desta forma, 

indivíduos que entravam em embate com o poder vigente e arregimentavam 

seguidores, sendo considerados agitadores ou rebeldes, a despeito da falta de um 

“programa político”, poderiam possuir discursos que estariam além da justificação e 

restauração moral, característicos das ações reformadoras, sugerindo novas formas 

de proceder em relação à vida em sociedade. No caso da Palestina judaica, o 

                                                           
4 Referentes às matizes teóricas formuladas por Edward P. Thompson. 
5 Todos os nomes citados se referem a líderes populares judaicos que atuaram entre o final 
do século I a.e.c. e a primeira metade do século I e.c., aproximadamente. Para mais 

informações acerca destes líderes e seus movimentos ver SCARDELAI, D. Movimentos 
messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros messias. São Paulo: Paulus, 1998; HORSLEY, 
R. & HANSON, J.S. Bandidos, profetas e messias. Movimentos populares no tempo de Jesus. 
São Paulo: Paulus, 1995; HORSLEY, R. Jesus e a Espiral da violência: resistência judaica 
popular na Palestina romana. São Paulo, Paulus, 2010. 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

117 

 

caráter ideológico, ligado à religiosidade, possivelmente garantiria aspirações que 

extrapolariam o âmbito reformista, e que propunham um estado de coisas 

legitimamente inovador.   

Outros trabalhos, acerca da Palestina romana, potencializaram seus esforços 

analíticos nas características relacionadas ao surgimento de diferentes correntes 

messiânicas, ou seja, a crença, entre diferentes grupamentos de pessoas, na 

chegada de um Mashiach6, um homem dotado de poderes extraordinários que 

livraria o povo de suas moléstias e implantaria novamente uma realeza judaica em 

Jerusalém, aos moldes de Davi e Salomão. Pesquisas bastante esclarecedoras, 

como as de Martin Hengel (1981), instrumentalizadas e sistematizadas em obras 

como a de Donizete Scardelai (1998), salientam a importância do advento de 

“líderes carismáticos” na Palestina para a constituição dos movimentos de 

expectativa messiânica. Estes movimentos, para além da reação ao poder 

hegemônico, estariam intrinsecamente plenos de premissas religiosas, relacionando 

os males sofridos pelo povo judeu à punição divina, e que, como redenção de seus 

pecados, receberiam, do próprio Javé7, um líder como Moisés e Davi, capaz de 

livrá-los do jugo estrangeiro, instaurando na terra um reinado de paz sob a benção 

e glória divina. Scardelai (1998:189-190) atesta que para compreender a erupção 

destes movimentos de base messiânica:  

 

Dois importantes aspectos sociológicos devem ser delineados, os 

quais apontam para a existência de uma plataforma ideológica 

responsável pelo desenvolvimento da idéia de redenção no final do 

período do Segundo Templo[...] Primeiro, as motivações religiosas, 

nascidas da inclinação natural do povo e da cultura judaicos à 

valorização de suas tradições religiosas.[...]O segundo aspecto 

seria a conotação messiânica que deve ser ressaltada naquela 

ocasião em que a multidão viu-se persuadida por um profeta líder 

que dizia estar prestes a efetivar uma grande promessa do 

passado.  

 

Contudo, ao se deter em alguns aspectos observados através das fontes 

disponíveis é perceptível que os diversos grupos apresentam práticas e ideologias 

particulares, assim como estratégias de ação e expectativas distintas, o que parece 

contrapor a idéia de surgimento “natural” dos movimentos de resistência 

                                                           
6 Designação hebraica para “ungido”, traduzido comumente como “Messias”. Para 

informações mais aprofundadas acerca dos padrões etimológicos e variações lingüísticas, ver 
SCARDELAI, D. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros messias. São 
Paulo: Paulus, 1998. p. 189-190. 
7 Tradução comumente utilizada para a palavra advinda do hebraico Yahweh, 
respectivamente, a denominação corrente para o Deus de Israel. 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

118 

 

messiânicos, como produtos do contexto social de opressão/reação. Isto pode ser 

exemplificado, principalmente, em relação à pluralidade religiosa da Palestina, 

obstruindo a perspectiva de um povo judaico unificado religiosamente ou 

consciente de ser detentor de uma “cultura judaica” que dissesse respeito à 

totalidade dos indivíduos existentes no âmbito geográfico palestino. Em relação a 

este suposto judaísmo “monolítico”, André Chevitarese e Gabriele Cornelli (2007: 

43) indagam:  

 

Como pensar em uma religião monolítica, isto é, em um único 

judaísmo, quando inserimos na análise as categorias dialéticas da 

crítica histórica? Podemos talvez imaginar, por exemplo, que 

opressores e oprimidos partilhem da mesma expressão religiosa de 

fato? Ou devemos imaginar tradições outras, menores, orais, de 

resistência [...] 
 

Logo, seria um tanto superficial partir do pressuposto de que os atores 

sociais presentes em rebeliões, protestos e lutas na Palestina romana, estariam 

lutando pela recuperação de “tradições religiosas judaicas”, pois as controvérsias 

entre experiências religiosas de grupos da elite judaica e das camadas populares 

teriam de ser esquecidas propositalmente, e isto não faz o menor sentido. A 

probabilidade, muito maior, é de que estes indivíduos estivessem dispostos a reagir 

por motivos bastante particulares, a partir de seus próprios desígnios pragmáticos, 

religiosos, tradicionais e ideológicos, constituindo-se identitariamente em grupos, 

não necessariamente conscientes, mas prontificados a contrapor o poder 

hierárquico vigente. 

Da mesma maneira, o “messianismo” enquanto categoria de análise para 

movimentos de resistência judaicos se mostra muito mais complexo do que parece. 

Ao considerarmos as diversas tradições de recepções de “messias”, o caráter 

subjetivo do quadro nos leva a crer que é praticamente impossível caracterizar 

movimentos de cunho teológico-religioso em um conceito homogêneo de 

“messianismo”. Para Scardelai (1998), partindo, basicamente, de premissas 

baseadas na exegese bíblica aliada as leituras sobre o contexto histórico palestino, 

o messianismo judaico pode ser compreendido a partir de três títulos-chave, “Filho 

de Davi”, “Profeta” e “Filho de José”. Todavia, nota-se que este “apresamento” 

conceitual nos direciona a uma caracterização muito reduzida de um fenômeno 

religioso e cultural muito mais amplo. Como exemplos dessas experiências 

multifacetadas, podemos citar a tradição encontrada nos textos de Qumran sobre o 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

119 

 

“mestre da justiça” 8 os messias populares, surgidos em vários momentos da 

história hebraica/judaica, o messianismo samaritano9 e o messianismo de caráter 

político representado, principalmente, no episódio do encontro entre Josefo e 

Vespasiano, em que este aponta o Imperador romano como o messias previsto no 

profetismo judaico, a despeito de sua condição étnica não-judaica.  

Desta forma, as percepções de “messianismo”, ao se partir de uma análise 

menos engessada e mais adequada à metodologia interpretativa das fontes, 

mostra-se bastante plural, e dificilmente pode servir como um espaço em que se 

encerram movimentos distintos em suas próprias bases formativas, mesmo que 

estes apresentem similaridades. De certo, o método comparativo é bastante 

prolífico no que diz respeito à compreensão das experiências de resistência contra 

poderes hegemônicos, mas isto não pode dar-se através de um viés estrutural que 

tenta dar conta de múltiplas experiências através de elos, muitas vezes frágeis, 

reunindo-os em conjuntos mais ou menos homogeneizados. A definição do que é, 

ou do que é necessário para ser, o “messias” é completamente subjetiva e carece 

de pesquisas mais aprofundadas e menos interessadas em segmentar os 

fenômenos históricos, sociais e antropológicos em categorias pouco flexíveis.  

Ao submeter o movimento de João Batista à análise fundamentada em 

ferramentas epistemológicas e metodológicas, dificilmente pode-se defini-lo como 

pertencente a um grupo específico, seja de bandidos sociais, profetas ou 

pretendentes messiânicos. Ao que parece, respeitando o contexto histórico da 

Palestina do primeiro século e a atuação de seus diversos elementos, este pode ser 

vislumbrado nos três conjuntos, dependendo de que ângulo se observa sua atuação 

histórica.  

Vamos aos exemplos. Com relação à inclusão de João Batista no grupo dos 

profetas judaicos, parece óbvio que a documentação produzida pelos seguidores de 

Jesus de Nazaré, ao aproximar os dois personagens, não poderia considerar João 

como nada mais que aquele que prevê a chegada do “messias”. Neste caso João 

estaria concretamente, incluso na tradição profética de Moisés, Josué, Elias, Eliseu 

e Isaías, principalmente se levarmos em conta sua mensagem de arrependimento e 

o caráter escatológico do julgamento iminente, muito embora Jesus também 

partisse de preceitos similares aos de João, ao menos no momento inicial de seu 

                                                           
8 Tradição encontrada nos manuscritos do Mar Morto que descrevem a vinda de um salvador 

aos moldes do messias judaico. Para mais informações ver FITZMYER, JOSEPH A., The Dead 
Sea Scrolls and Christian Origins. Grand Rapids – Cambridge: Eerdmans, 2000. 
9 O “messianismo” samaritano é uma das facetas da experiência cultural/religiosa do 
messianismo e conta com características próprias e distinções de outras tradições 
messiânicas. 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

120 

 

ministério. As descrições, no geral, encontradas nos evangelhos promovem uma 

visão incontestável de João Batista como profeta escatológico, desde suas 

vestimentas e modos até suas exortações. As articulações com a tradição do 

profeta Isaías – Is 40:3 – estão presentes em cada um dos quatro evangelhos – Mc 

1:1-3/Mt 3:1-3/Lc 3:3-4/Jo 1:22-23– e o modo como é descrito no material 

marcano, utilizado como base também para Mateus, – Mc 1:6/ Mt 3:4 –  aproxima-

o da tradição de Elias – 2Rs 1:8 – e da tradição de Moisés – Lv 11:20-23 –, 

construindo uma imagem que não deixa dúvidas sobre sua atuação como profeta 

escatológico. O quadro abaixo expõe estas articulações: 

 

No que concerne à relação entre o Batista e o poder hegemônico, de acordo 

com o relato de Flávio Josefo e as passagens sobre sua captura e morte presentes 

nos sinóticos, João representa um problema de cunho político e social. É um líder 

advindo das camadas empobrecidas da sociedade judaica e agrega em torno de si 

uma quantidade considerável de seguidores que crêem em suas palavras e agem 

conforme suas determinações. Estas “multidões” a quem João se dirigia, eram em 

sua maioria camponeses pauperizados e oprimidos, que viam na promessa 

iminente da vinda do “mais forte” a possibilidade da redenção. Frente à 

possibilidade, aos olhos de Herodes Antipas, de João reger uma rebelião em massa, 

este é preso e morto como um agitador, ou seja, um fora-da-lei. João recebe a 

morte de um “bandido” e assim foi, provavelmente, considerado por seus 

executores. Ao se desenhar este quadro, a inclusão de João Batista, nos termos já 

discutidos anteriormente, no grupo de “bandidos sociais” judaicos é muito palpável. 

Josefo, um crítico inveterado de movimentos populares, nos ajuda a compreender 

esta faceta de João. 

 

§117. Pois Herodes o matou, embora ele fosse um bom homem e 

[apenas] conclamasse os judeus a aderirem ao batismo, contanto 

que eles estivessem cultivando a virtude e praticando a justiça 

entre si e a piedade para com Deus. Pois [somente] assim, no 

entender de João, o batismo [que ele administrava] seria 

 Marcos Mateus Lucas João 

Moisés –          

Lv 11:20-23 

Mc 1:6 Mt 3:4 - - 

Isaías - Is 

40:3 

Mc 1:1-3 Mt 3:1-3 Lc 3:3-4 Jo 1:22-23 

Elias - 2Rs 

1:8 

Mc 1:6 Mt 3:4 - - 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

121 

 

verdadeiramente aceitável [para Deus], isto é, se eles o usassem 

para obter, não o perdão para alguns pecados, mas sim a 

purificação de seus corpos, porquanto [dava-se como certo que] 

suas almas já tivessem sido purificadas pela justiça. (apud Meier, 

1994:89) 

 

§118. E quando os outros [ou seja, judeus comuns] se agruparam 

[em torno de João] – pois sua excitação chegava ao ápice do 

fervor ao ouvirem [suas] palavras – Herodes começou a temer que 

a poderosa habilidade de João em convencer as pessoas poderia 

levar a algum tipo de revolta, pois eles pareciam dispostos a fazer 

tudo o que ele recomendasse. Assim, [Herodes] decidiu livrar-se 

de João com um golpe preventivo, antes que ele deflagrasse uma 

revolta. Herodes considerou que isto era uma [atitude] muito 

melhor do que esperar até a situação mudar e [então] lamentar 

[sua demora] quando estivesse envolvido por uma crise. (apud 

Meier, 1994:89) 

§119. E assim, devido à suspeita de Herodes, João foi levado 

acorrentado a Macaero, a fortaleza na montanha já mencionada; 

ali ele foi morto. Mas os judeus eram de opinião que o exército 

fora destruído para vingar a morte de João, pois Deus desejava 

infligir castigo a Herodes. (apud Meier, 1994:89)  

 

 Contudo, ao apurar o olhar investigativo e ater-se a alguns pormenores 

presentes nas fontes, a princípio desconexos, uma nova face do Batista se mostra. 

A partir da comparação entre a passagem de Lc 3:1510 e das considerações de 

Josefo acerca da atuação de João a sua comunidade de seguidores, é bastante 

possível que estes o considerassem o próprio “messias”. 

A informação provida pelo autor de Lucas nos remete a uma perspectiva 

messiânica difundida entre os seguidores de João, quando afirma que o povo 

estaria à espera de um grande acontecimento e “todos cogitassem em seus 

corações se João não seria o Cristo”. No entanto, apenas esta informação de forma 

individualizada não se sustentaria, pois poderia passar como um artifício literário do 

autor para enfatizar a distinção entre João e Jesus, nos acontecimentos que se 

seguem a este fragmento do texto. Por outro lado, qual seria a necessidade do 

autor em indicar a possibilidade, ao menos entre os seguidores de João, de este ser 

considerado o “messias”, quando o próprio autor esforça-se para deslocar Jesus do 

cenário batismal de João? Como, por exemplo, na passagem do batismo de Jesus – 

Lc 3: 21-22 –, destituída de qualquer indicação clara da participação do Batista. 

Desta forma, a possibilidade da passagem supracitada ser um indício, ainda que 

ínfimo, da presença de uma tradição que observa João como candidato messiânico 

                                                           
10 Esta passagem é, provavelmente, parte do material independente da tradição lucana, e 
não se encontra nos outros sinóticos e nem no livro de João, o evangelista.Trata-se, 
possivelmente, de uma adição do próprio autor do texto a partir de tradições orais ou de 

outra fonte desconhecida.  



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

122 

 

no material lucano “independente” torna-se de grande valor. Este indício torna-se 

ainda mais interessante quando correlacionado a descrição de João presente em 

Josefo. 

Com isso, a imagem de João como simples profeta é possível de ser 

suplantada e não seria nenhum absurdo acatar a possibilidade de se perceber o 

Batista como um candidato messiânico, entre diversos outros. Esta elucidação visa 

apenas demonstrar a pluralidade das experiências messiânicas, além da 

factibilidade de se observar o “messianismo” como uma das faces do poliedro 

religioso que é o judaísmo do século I EC. Se levarmos em consideração a visão de 

seus seguidores sobre ele e o tratamento que recebeu do poder hegemônico 

vigente, muito próximo do tratamento dispensado a outros líderes de aspecto 

messiânico do mesmo período, João Batista pode e deve ser incluído também em 

uma perspectiva que o caracteriza como candidato a messias.  

Em termos conclusivos, o movimento de João Batista abrange uma gama de 

peculiaridades que denotam a formação de um grupo social a partir de experiências 

compartilhadas em âmbito pragmático e ideológico. Isto significa dizer que ao 

combinar aspectos identitários entre diferentes indivíduos que detêm em si 

variadas perspectivas, visões de mundo e práticas cotidianas, João torna-se o 

centro aglutinador de um círculo de pessoas que dividiam e compartilhavam 

elementos comuns, dentro de um panorama maior de dominação imperial e 

degradação social das camadas oprimidas. Este movimento floresceu e cresceu de 

forma independente durante a primeira metade do século I EC e persistiu mesmo 

após a morte de seu líder, como podemos inferir a partir dos escritos das 

comunidades de seguidores de Jesus de Nazaré e Josefo. 

 Como este artigo buscou demonstrar, é possível perceber que João Batista 

não se ajusta, concretamente, em nenhuma das categorias geralmente propostas 

por estudiosos que trabalham com movimentos de resistência judaicos e 

movimentos messiânicos na Palestina romana. Da mesma forma, este poderia ser 

inserido em todas estas categorias, dependendo do prisma em que se compreenda 

sua atuação. Em síntese, a preocupação metodológica em classificar movimentos 

parece gerar mais limitações do que entendimentos. Isto não quer dizer que os 

autores que defendem tais pontos de vista estejam errados ou enganados, significa 

que direcionaram o olhar apenas para uma das faces do problema e esqueceram 

e/ou ignoraram as outras faces.  

 

 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

123 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

Textos antigos: 

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

JOSEPHUS. The life – Against Apion. Trad: H. St. J. Thackeray. London: 

Harvard University Press, 1976. 

__________. Jewish Antiquities. Trad: L.H. Feldman. London: Harvard 

University Press, 1981, 10 vols. 

_________. The Jewish War. Trad: H. St. J. Thackeray. London: Harvard 

University Press, 1989, 9 vols. 

 

Bibliografia: 

CHEVITARESE, A. L. & CORNELLI, G. Judaísmo, Cristianismo, Helenismo. 

Ensaios Acerca das Interações Culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: 

Annablume/FAPESP, 2007. 

CHEVITARESE, A. L. Cristianismos. Questões e Debates Metodológicos. Rio de 

Janeiro: Klíne, 2011.  

FITZMYER, JOSEPH A., The Dead Sea Scrolls and Christian Origins. Grand 

Rapids – Cambridge: Eerdmans, 2000. 

HENGEL, M. The Charismatic Leader and His Followers. New York: Crossroad, 

1981. 

HOBSBAWM, E. J. Bandidos. Rio de Janeiro, Editora Forense-

Universitária.1975. 

HORSLEY, R. & HANSON, J.S. Bandidos, profetas e messias. Movimentos 

populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

HORSLEY, R. A. Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia. O contexto social 

de Jesus e dos Rabis. São Paulo. Paulus, 2000. 

_________. Jesus e a Espiral da violência: resistência judaica popular na 

Palestina romana. São Paulo, Paulus, 2010. 

MEIER, J. P. Um judeu marginal: repensando o Jesus histórico. Rio de Janeiro: 

Imago, 1992. 

SCARDELAI, D. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros 

messias. São Paulo: Paulus, 1998. 

TATUM, W.B. John the Baptist and Jesus: A report of the Jesus Seminar. 

Polebridge Press, 1994. 



RJHR V:9 (2012) - Vítor Luiz Silva de Almeida 

124 

 

THOMPSON, E. P. A Formação da Classe Operária Inglesa: A Árvore da 

Liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1987.  

_________. Costumes em comum. São Paulo: Cia das Letras, 1998. 


